


Título original: LA POLITIQUE.
Copyright ©  Presses Universitaires de France, para o  texto 

e o aparelho crítico em cjue se baseia esta tradução.
Copyright ©  1991, Livraria Martins Fontes Ltáa.,

São Paulo, para a presente edição.

l â edição 1991 
3a edição 2006

Tradução
ROBERTO LEAL FERREIRA 

Feita a partir da versão francesa áe Mareei Prêloi

Acompanhamento editorial
Luzia Aparecida dos Santos 

Revisões gráficas 
Maria Luiza Favret 

Dinarte Zorzanelli da Silva 
Produção gráfica 

Geraldo Alves 
Paginação/Fotolitos 

Studio 3 Desenvolvimento Editorial

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP)
(Câmara Brasileira do Livro, SP, Brasil)

Aristóteles
A política / Aristóteles ; tradução Roberto Leal Ferreira. -  

3â ed. -  São Paulo : Martins Fontes, 2006. -  (Clássicos)

Título original: La politique.
ISBN 85-336-2323-2

1. Filosofia grega 2. Política I. Título. II. Série.

06-5919 CDD-320

índices para catálogo sistemático:
1. Ciência política 320

Todos os direitos desta edição para a língua portuguesa reservados à 
Livraria M artins Fontes Editora Ltáa.

Rua Conselheiro Ratnalho, 330 01325-000 São Paulo SP Brasil 
Tel. (11) 3241.3677 Fax (11) 3101.1042 

e-mail: info@martinsfontes.com.br http:Hwww.martinsfontes.com.br

mailto:info@martinsfontes.com.br
http://www.martinsfontes.com.br


índice

Prefácio.............................................................................. IX
Nota do tradutor francês.............................................. XIX
Biografia...........................................................................  XXV

Introdução - Da origem do Estado............................ 1
O Estado e seu governo/A formação da ci- 
dade/O homem, “animal cívico”

Livro I  - Do governo doméstico

I. Do senhor e do escravo...................................  9
O poder do senhor ou “despotismo”/A servi­
dão natural/A servidão convencional/ Diferen­
ças entre o “despotismo” e o poder político 

II. Da propriedade e dos meios de adquiri-la.. 19 
A aquisição natural oü “economia”/A aqui­
sição artificial ou “crematística”/Apreciação 
dos dois modos de aquisição/Algumas ma­
neiras práticas de adquirir

III. Dos poderes marital e paternal.....................  33
As virtudes próprias aos diversos membros 
da família



IV. Do cidadão..........................................................  41
O critério da cidadania/As diversas espé­
cies de cidadãos/As virtudes que fazem o ci­
dadão e o homem de bem

V. Da finalidade do Estado...................................  53
As condições da felicidade particular/Feli- 
cidade privada e felicidade pública/A vida 
ativa, fonte das duas felicidades

VI. Da eugenia e da educação.............................. 65
Fim pacífico da educação/A regulamenta­
ção dos casamentos e dos nascimentos/A 
educação da infância/Caráter público e ob­
jeto da educação/O papel da música/Os li­
mites da ginástica

VII. Das dimensões e da localização da Cidade. 85 
Grandeza desejável do Estado/A boa loca­
lização da Cidade/A disposição interior

VIII. Das funções e das classes sociais..................  95
Os elementos necessários à existência da Ci­
dade/A especialização das funções/Caráter 
tradicional das classes/A partilha dos bens

Livro III -  Dos governos

IX. Das diversas formas de governo......... ;......... 105

Livro II  -  Do cidadão e da cidade

Os critérios distintivos: número e justiça/ 
Discussão dos critérios/A monarquia/A aris- 
tocracia/A “República”/A tirania/A oligar- 
quia/A democracia

X. Dos três poderes existentes em todo governo 127 
O poder deliberativo/O poder executivo/O 
poder judiciário



XI. Do melhor governo...........................................  145
Relatividade do melhor governo/A melho­
ria do regime estabelecido/Dificuldades de 
atribuição da soberania

XII. Crítica das monarquias...................................... 151
A superioridade da Íei/Razão histórica de
ser da monarquia/Conveniência da monar­
quia para certos povos

XIII. Crítica das Repúblicas....................................... 161
A igualdade e seus limites/As pretensões 
concorrentes/A exceção do gênio/Os direi­
tos do número/A alternância do mando e da 
obediência/Apreciação dos diversos tipos 
de democracia/As leis das oligarquias

"3QV. Das virtudes do justo m eio.............................. 187
Importância e excelência da classe média/
O regime moderado

Livro IV - Da subversão e da conservação 
dos governos

XV. Das subversões e de suas causas gerais...... 197
Permanência do Estado através dos regi- 
mes/O excesso de desigualdade, causa prin­
cipal das subversões/As outras causas/Os pre­
textos e ocasiões

XVI. Das revoluções próprias às Repúblicas........  211
Causas das revoluções na democracia/Cau-
sas das revoluções na oligarquia/Causas das 
revoluções na aristocracia

XVII. Das revoluções particulares às monarquias. 221 
Causas comuns à monarquia e à tirania/Su



perioridade da monarquia/Pouca duração 
das tiranias

XVIIL Das leis ou práticas salutares às Repúblicas 231 
O respeito às leis e à liberdade/Outras prá­
ticas salutares/O desinteresse/A virtude e a 
educação

XIX. Máximas de Estado para as monarquias...... 245
O recurso ao rigor/O uso da moderação

Apêndices

Exame de algumas Constituições que tiveram seu rei­
nado ou que foram apenas projetadas pelos
filósofos..................................................................  253

Apêndice I -  Exame das duas Repúblicas de Platão.. 255 
Apêndice II -  Exame da Constituição de Faléias de

Calcedônia...........................................................  275
Apêndice III -  Exame da Constituição de Hipóda-

mo de Mileto.......................................................  281
Apêndice IV -  Exame das Constituições da Lace-

demônia, de Creta e de Cartago..................... 287
Apêndice V -  Notas sobre Licurgo e alguns outros

legisladores..........................................................  303

Notas..................................................................................  307



Prefácio

Só penetramos bem as obras próximas de nós mes­
mos ou de nosso tempo, pelo menos por algum aspecto.

Igualmente, só se amam os escritos cujo autor nos 
atrai por seju caráter e por seu exemplo. Ora, Aristóteles, 
com a extrema dignidade de vida, a nobreza de pensa- 
mentg.r ' 0  gosto por um justo equilíbrio, é para nós, por 
toda a sua personalidade, um reconforto.

Com efeito, foi possível classificá-lo não apenas en­
tre os “grandes espíritos”, mas também entre os “grandes 
corações”. Na coleção de biografias -  quase de hagiogra- 
fias -  que levava este título, M. D. Roland-Gosselin chega 
a esta conclusão um tanto inesperada: “Decididamente, 
não é demais dizer que Aristóteles foi um excelente ma­
rido, um pai afetuoso e devotado, um bom homem.” Ela 
ilumina com uma luz bastante simpática a fisionomia do 
Estagirita, cuja vida, na medida em que a conhecemos exa­
tamente, revela poucos acontecimentos e, afora a educa­
ção de Alexandre, é carente dos grandes cargos que não 
raro acompanham os grandes livros consagrados ao Esta­
do e a seu governo.

Aristóteles não é nada mais do que um “intelectual”, 
no melhor sentido cia palavra, um “letrado” que às vezes

IX



A Política

age não sem prudência, mas nunca sem coragem ou sem 
retidão. Romperá com seu real discípulo depois do as­
sassínio de Calístenes; para retirá-la do cativeiro, desposa­
rá Pítia, sobrinha e filha adotiva de seu amigo crucifica­
do, Hérmias de Atámea; com palavras tocantes, cercará de 
zelos póstumos sua segunda esposa, Hérpilis, “que lhe foi 
muito devotada”.

Assim, por si mesmo, o homem deu testemunho do 
alto ideal de que está impregnada toda a sua obra. Colo­
cou-se naquela disposição de espírito que Paul Bureau 
diz ser a condição primeira de todo estudo sociológico, 
exigindo daqueles que se entregaram a ele o acordo da se­
riedade de suas vidas com a gravidade de suas pesquisas.

Estas qualidades morais, no entanto, não teriam por 
si sós feito do autor da Política  senão um estimável peda­
gogo e não o gênio excepcional que “entreviu de relan­
ce os problemas fundamentais da sociologia jurídica: a mi- 
crossociologia do direito, a sociologia jurídica diferencial 
e a sociologia jurídica genética”; que, mais diretamente, 
fundou o direito constitucional com seus diferentes ra­
mos, histórico, nacional, geral e comparativo; que criou a 
ciência política no sentido de que, estabelecendo a dinâ­
mica e medindo o rendimento das instituições, ela ultra­
passe o direito. Um duplo concurso de circunstâncias era 
necessário para o surgimento e o florescimento dessa pro­
digiosa personalidade e para, dentro do “milagre grego”, 
realizar o milagre aristotélico.

Em primeiro lugar, era preciso que Aristóteles fosse, 
senão médico -  ele sempre se proibiu de ser um profis­
sional - ,  pelo menos biólogo, para que, dado desde a in­
fância às ciências da natureza, tivesse adquirido o méto­
do original com o qual criaria as ciências do homem em 
sociedade.

X



Prçfãcio.

Como Wilhelm Oncken faz lembrar, Aristóteles era 
filho de um Asclepíada chamado Nicômaco, que vivia na 
corte de Macedônia como amigo e médico pessoal do rei 
Amintas II. Nicômaco era considerado um dos homens 
mais doutos e mais cultos de sua profissão. Segundo Dió- 
genes Laércio, teria escrito seis volumes de medicina e 
um de física, isto é, provavelmente, de ciências naturais, 
no sentido amplo da palavra. Tal ascendência foi de de­
cisiva importância para Aristóteles, pois a ciência médica 
na época se transmitia de pai para filho, numa iniciação 
confidencial que começava na mais tenra infância. Assim, 
sua instrução já se mostrava acabada quando Nicômaco 
o deixou órfão, entre dezesseis e dezessete anos. Já esta­
va de posse de suas concepções mestras quando veio a 
Atenas pára seguir os ensinamentos do divino Platão. Es­
tava pronto para revolucionar o pensamento de seu tem­
po e-para prefigurar a atitude científica de que se orgu- 
Ifía a sociologia contemporânea. Ele levava à pesquisa 
esta abnegação que é própria do verdadeiro cientista que 
não chega à conclusão senão através de um longo exame 
analítico, esta paciência que escapa às tentações dos re­
sumos brilhantes e das conclusões a priori. O Estagirita 
sempre prevenirá seus discípulos contra a facilidade e a 
presunção e, se algumas vezes lhe acontecer, na aplica­
ção de suas próprias regras, de também pecar, sempre 
saberá voltar aos princípios essenciais do ensino paterno. 
A pergunta do aluno Alexandre, que o interrogará sobre 
os seus mestres, responderá altivamente que “as próprias 
coisas o instruíram e não lhe ensinaram a mentir”.

Mas uma segunda disposição da sorte deveria vir re­
forçar em Aristóteles as virtudes do observador e a impar­
cialidade do cientista. Quando o autor da Política come-

XI



A Política

çou seus estudos em Atenas, enfrentou a atmosfera pesa­
da criada pela perdida guerra do Peloponeso, deixando 
nos espíritos cultivados uma dolorosa farpa. A última con­
cepção do Estado, ideal e serena, é a de Hipódamo de Mi- 
leto. Platão era uma criança quando a tempestade passou 
sobre a Hélade, e a instabilidade de uma luta de partidá­
rios, durante cerca de trinta anos, lhe inculcou uma con­
cepção romântica do Estado que rejeita o presente, idea­
liza o passado de maneira nostálgica e aumenta indevi­
damente as virtudes da Lacedemônia, a rival vitoriosa.

Pelo contrário, Aristóteles sente-se imediatamente um 
ateniense. Está convencido da missão ecumênica daque­
la Cidade, à qual pertence em parte por seu nascimento, 
mas sobretudo pela educação e pelo afeto. No entanto, 
não compartilha em seu coração a dor patriótica e o or­
gulho ferido de seus contemporâneos para com Filipe e 
Alexandre. Esforça-se por escrutar o futuro e nele desco­
bre as tribos gregas divididas reunindo-se sob o forte ca­
jado dos macedônios. Na evolução dos povos, queria ver 
superpor-se aos três estados que descreveu -  a família, a 
aldeia, a Cidade -  o da federação dos Estados. Diferente­
mente de Demóstenes, mais velho três anos do que ele, 
e que morreu no mesmo ano, ele se sente incapaz de se 
ligar ao passado e de lutar desesperadamente por ele.

Além disso, Aristóteles, como mais uma vez explica 
muito bem Wilhelm Oncken, não pode ser um escritor 
“engajado”. Atenas era sua pátria por eleição e predile­
ção, mas não sua pátria carnal, e sua escolha, que tudo 
deve ao espírito, surpreende de início quando imagina­
mos a gravidade da situação e a asperidade da luta que 
na época dividia os patriotas democratas e os macedônios 
monarquistas. Atenas concedia-lhe, conforme as regras, a

XII



Prefácio.

proteção de sua pessoa, dos bens e das convicções, mas 
ele continuava a ser um “meteco”, um indivíduo sem di­
reitos públicos, meramente tolerado, que precisava de 
uma causa diante dos tribunais, que pagava doze drac­
mas por ano para não ser vendido como escravo, que 
carregava os vasos sagrados nas procissões e era obriga­
do a muita discrição no comportamento exterior. Sem 
dúvida, a democracia ateniense era vasta em suas con­
cepções sobre o direito de cada um à existência, ao pen­
samento, à palavra, mas a aristocracia reagia violentamen­
te contra esse liberalismo. Na maior parte do tempo, os 
“metecos” não participavam em nada da vida intelectual. 
Eram homens de negócios que, assim como os judeus na 
Idade Média, viviam à margem das altas classes e não 
pediam para se ijiisturarem a elas. Aristóteles, ao contrá­
rio, por causa dé seu ensino, achava-se necessariamente 
em contato com a melhor sociedade e deve ter sofrido 
com isso. Foi^brigado a levar adiante a sua polêmica com 
Platão áe^undo as regras de uma grande prudência e dar 
provas de uma real coragem intelectual, até o dia em que 
um perigo mortal o obrigou a partir.

Anteriormente, um novo e decisivo obstáculo lhe vie­
ra de seu casamento, tornando um abismo o fosso pro­
fundo das castas que já o isolava. Como dissemos, casa­
ra-se com Pítia. Ora, ela era sobrinha e filha adotiva de um 
liberto, Hérmias, três vezes ve'ndido como escravo. Em­
bora tivesse reinado sobre Atárnea, cidadezinha da costa 
do Oriente Médio, nada podia apagar sua origem, nem 
sua triste condição de eunuco. Os melhores amigos de 
Aristóteles, que sempre o haviam defendido diante da 
opinião pública ateniense, quiseram que esse casamento 
não fosse realizado, mas são conhecidas as razões de

XIII



A Política

coração e de reconhecimento que impulsionaram o Esta- 
girita a ir adiante.

Assim, a posição de Aristóteles com relação ao meio 
em que viveu mostra-se inteiramente particular. Jamais 
se envolveu com política prática. Sua condição de “mete- 
co” e seu mau casamento o teriam impedido, na falta de 
motivos intelectuais mais profundos. Não podia, portan­
to, chegar ao conhecimento do Estado senão através dos 
estudos históricos e da observação dos acontecimentos 
em que não devia intervir diretamente. Não possuindo 
nem os direitos, nem os reflexos de um cidadão, ele se 
viu fora, senão acima, das brigas de partido. A própria 
força dos acontecimentos o situava na posição de obser­
vador objetivo e desinteressado. Não devia, com seu mes­
tre Platão, esperar uma reviravolta política, nem, com 
Demóstenes, lançar-se com todas as forças na luta, como 
herói trágico. Como estrangeiro, pensa, senão em confor­
midade com seus anfitriões, pelo menos fora de suas cor­
rentes políticas ordinárias. Como filósofo, também con­
quistou esta “coragem do isolamento” -  de que ainda fala 
Paul Bureau; leva outra vida; realiza outros estudos; cons­
trói outro sistema; segue seu próprio caminho, combati­
do por seus êmulos, mas cercado de discípulos.

É em meio a estes últimos que devemos agora con­
siderá-lo para compreender a extensão e a execução de 
sua obra política. O espetáculo, sem dúvida, não é o que 
nos propõem “as atitudes nobres e estilizadas da Escola 
de  Atenas, ou, no extremo oposto, a atmosfera monóto­
na e fechada de nossos anfiteatros da Sorbonne. Mas é 
extremamente provável que... o encanto e a liberdade só 
pudessem vir de fora, das árvores próximas, consagradas 
ao deus da música, da luz trêmula que banhava as coli­

XIV



Prefácio.

nas atenienses”. Porque a Escola é chamada peripatética, 
erraríamos se reduzíssemos todos os seus exercícios a 
uma espécie de recreação espiritual, semelhante à de 
Péguy e seus companheiros ao redor da “Cour rose”, ou 
ainda M. Verdier e seus clérigos “rodando” nos caminhos 
do trágico jardim do Carmo. A Escola é um grupo labo­
rioso que se empenhou em todos os domínios do saber. 
O mestre não ensina ali apenas o que ele próprio obser­
vou e meditou. É um diretor de estudos cujo primeiro de­
ver é organizar o trabalho científico. Sem colaboradores, 
não teria podido recolher os materiais de tantas obras, que 
são a organização de uma documentação quase universal.

No que diz respeito à Cidade, os textos que chega­
ram até nós confirmam este duplo aspecto da atividade 
de Aristóteles; por um lado, a grande coletânea das Cons­
tituições, base documental/dossiê por assim dizer justifi­
cativo, como diz Théodofe Reinach, da Política, que re­
presenta, por outrojad o, a obra crítica, a síntese socioló­
gica e doutrinal.

As Constituições ou Politeia formavam uma vasta e 
metódica compilação, estabelecida por volta de 325, que 
compreendia a análise, em ordem alfabética, de cento e 
cinqüenta e oito Constituições dos Estados simples ou das 
confederações, com um apêndice sobre o governo dos 
tiranos, uma monografia sobre as leis dos bárbaros (Car- 
tago e Roma) e um estudo especial sobre as pretensões 
territoriais dos Estados. A obra, insubstituível, infeliz­
mente se perdeu, mas um fragmento considerável que se 
refere à Constituição de Atenas foi reencontrado e publi­
cado pela primeira vez em janeiro de 1891 por Sir Frede­
rico Kenyon. Ele nos dá uma idéia de conjunto e nos per­
mite constatar que a ordem de exposição é a mesma ado-

XV



A Política

tada hoje pelo direito constitucional nacional, distinguin­
do duas partes, uma histórica, que trata da formação das 
instituições no passado, outra sistemática, que se ocupa 
em detalhe com sua situação presente. Podemos também 
ressaltar que Aristóteles encara não apenas os poderes 
políticos, mas também a estrutura e o comportamento das 
autoridades administrativas e judiciárias.

Nestas análises de primeira mão, nesta informação 
direta extremamente extensa e variada, o autor baseia-se 
a seguir para estudar na Política  os elementos que com­
põem o Estado: a população (famílias e cidadãos); o ter­
ritório (geografia ideal da Cidade); a autoridade política 
(fins do poder, formas de governo, comparação e apre­
ciação destes, exame das causas que acarretam sua ruína 
ou garantem sua conservação). Assim, a obra é ao mesmo 
tempo descritiva, comparativa e crítica. Por seu senso de 
realidade, pelo contato direto que constantemente nela 
encontramos com os textos e os costumes, ela se mostra 
rigorosamente científica; por sua integração com a filo­
sofia de Aristóteles, ela se torna uma doutrina, isto é, ela 
traz em si um ideal reformador.

O Estagirita, aliás, considera sua Política  a pedra de 
toque de todo seu sistema, pois, contrariamente a tantas 
obras que se seguirão à sua, não separa a política da mo­
ral, nem tampouco a submete a esta última. Considerando 
que o homem tem por fim a felicidade, cuja plenitude 
está no pensamento puro, Aristóteles acha que o homem 
só é verdadeiramente ele mesmo no seio da Cidade. Aí 
está sua condição natural de “animal cívico”, e não ape­
nas num constrangimento de fato que ele teria que sofrer. 
É uma situação bela, boa e desejável, apesar de sua seqüe­
la de confusões e de deveres incessantes e variados. Con-

XVI



Prefácio. XV x>-

seqüentemente, a ciência por excelência, no que se refe­
re à vida humana, é a ciência da sociedade. “Nâo só há 
mais beleza no governo do Estado do que no governo de 
si mesmo, mas... tendo o homem sido feito para a vida 
social, a Política é, relativamente à Ética, uma ciência 
mestra, ciência arquitetônica.” Nela encontra seu termo o 
ciclo dos conhecimentos e culmina a enciclopédia cons­
truída pela Escola do Liceu, suma de todo o saber antigo.

Mareei Prélot

XVII



Nota do Tradutor Francês

A leitura de Aristóteles é difícil e lenta; exige uma me­
ditação prolongada que garanta as aproximações, favo­
reça as comparações e também as eliminações necessá­
rias. Aliás, as múltiplas referências a homens, a fatos ou 
a instituições, cuja lembrança está completamente perdi­
da ou deixou de nos ser familiar, vêm reforçar os outros 
obstáculos. —

Vários de nossos antecessores acreditaram tomar mais 
fácil a leitura e mais inteligível o texto simplesmente modi­
ficando a ordem tradicional dos livros. Barthélémy-Saint- 
Hilaire, com excelentes argumentos, deslocou os livros VII 
e VIII, tornando-os os livros V e VI. Desde então, foi habi­
tualmente seguido, especialmente pela edição Garnier*. 
Essa apresentação, porém, se marca um incontestável pro­
gresso, não pode, em nossa opinião, bastar. Assim proce­
der equivale a admitir a homogeneidade dos próprios li­
vros, o que é desmentido, segundo muitos, pela mera lei­
tura. Sem dúvida, sua inteligibilidade se imporia se estivés­
semos diante de uma obra acabada, de um trecho literário

* A  edição da Política de Aristóteles da coleção “Classiques Garnier” traz 
a tradução francesa de Thurot, revista por A. Bastien. É precedida por uma in­
trodução de Ed. Laboulaye. Não tem data.

XIX



A Política

cuja harmonia das proporções e a lógica do desenvolvi­
mento fariam, como nos Diálogos de Platão, com que a be­
leza formal servisse à inteligência material.

Mas isso não ocorre. A maioria dos historiadores con­
corda em considerar que a obra não é do próprio Aris­
tóteles, mas sim o caderno de notas de um de seus alunos, 
reproduzindo fielmente o pensamento e certas expres­
sões do mestre, mas conservando a imperfeição inevitá­
vel de um ensino oral que, transposto por um discípulo, 
se vê fixado numa forma cursiva. Nossa própria expe­
riência das “repetições escritas publicadas de acordo com 
o curso e com a autorização do professor fulano” nos 
mostra a evidente analogia da Política com um texto des­
sa natureza. As transições bastante acentuadas, as repeti­
ções e as omissões involuntárias, as considerações ante­
cipadas e as retomadas, as explicações e os arrependi­
mentos, os anúncios sem seqüência e as objeções não 
resolvidas, as alusões à atualidade e os traços pessoais, 
tudo isso se assemelha à aula universitária, à livre expo­
sição do professor sentado em sua cátedra ou passeando 
de um lado para o outro diante dos ouvintes que supõe 
conhecerem muitas coisas e pretende antes incitar à per­
feição do que fornecer pensamentos prontos para levar 
para casa.

Não queremos prejulgar -  diz-nos Wilhelm Oncken 
-  os jovens atenienses, mas está historicamente estabele­
cido que tomavam notas ü medida que o curso se ia de­
senvolvendo. Temos todos os motivos para acreditar que 
tiveram a experiência dos estudantes de hoje e compar­
tilharam a mesma dificuldade de registrar em frases com­
pletas o texto falado. Como eles, contornaram o proble­
ma recortando o edifício da frase em suas partes compo-



Nota do Tradutor Francês.

nentes mais importantes, cuja expressão simplificada lan­
çaram em suas notas. Algumas vezes, pegaram no ar uma 
fórmula particularmente original e bem feita, mas no mais 
das vezes a corrente das subordinadas afastou-se de seus 
ouvidos antes que eles tivessem tempo de fixar a propo­
sição principal. Assim, a seqüência do texto compõe-se 
de membros de frases encurtadas, recheadas de anacolu- 
tos,-Todos os cadernos de estudantes estão cheios deles. 
Da mesma forma, a Ética e a Política têm-nos em abun­
dância.

Se ainda dermos a sua parte aos camundongos de 
Skepsis e à umidade dos porões de Nelas, às injúrias do 
tempo e aos erros dos copistas, parecerá como um falso 
escrúpulo querer colocar o leitor de hoje diante do texto 
bruto com as imperfeições congênitas acidentais. Quase 
todos os professores que editam seus cursos os i/e visam 
cuidadosamente e a maior parte das vezes os recompõem 
antes de entregá-los à impressão, bem convencidos que 
estão de que entre o ensino oral e a publicação Escrita 
existe a diferença de duas artes diante do mesmo tema.

Para colocar nossos contemporâneos em contato _di­
reto com Aristóteles, impunha-se um trabalho análogo 
com relação à apresentação do texto. Em primeiro lugar, 
era preciso revelar um plano atual da Política com qua­
tro divisões fundamentais: do governo doméstico, do cida­
dão e do Estado, do governo político, das revoluções e da 
conservação dos regimes-, em seguida, distribuir de acor­
do com esta disposição natural, mas nova, as diversas 
matérias e deixar de lado as transições fastidiosas e rei­
teradas, conservando apenas algumas a fim de respeitar 
o estilo da obra; em suma, tratar as páginas do velho mes­
tre de um modo tal que facilitasse ao francês de hoje o 
seu acesso e a sua assimilação.

XXI



A Política

Da mesma forma, também era preciso rejuvenescer 
o vocabulário, atentando para a exata correspondência, 
ou melhor, para a idêntica ressonância dos termos polí­
ticos e jurídicos. No entanto, o alvo seria ultrapassado por 
uma modernização indiscreta. Assim, tratando-se de uma 
obra clássica, julgamos necessário conservar no estilo 
algo do passado. Foi por isso que seguimos como base 
da tradução a versão estabelecida em 1803 por Charles 
Millon, professor de legislação e de literatura antigas na 
Escola do Panteão*. Ela nos pareceu mais completa do que 
a de Champagne, publicada seis anos antes; mais ele­
gante do que a de Thurot, muito próxima do significado 
literal, mas pesada e às vezes carente de arte**; mais exa­
ta do que a de Barthélémy-Saint-Hilaire, que não raro cai 
em adaptação e em perífrase***. De resto, não nos proibi­
mos de modo algum de retificar e rejuvenescer Millon com 
a ajuda de seus sucessores e do texto grego da edição 
Susemihl**** todas as vezes que pareceu exigí-lo a clareza 
das idéias ou a compreensão das instituições políticas.

Da mesma maneira, ilustramos o texto com algumas 
notas. Elas se limitam aos pontos essenciais, pois não 
aspiramos de modo algum, como já dissemos, a estabe­
lecer uma edição erudita. Renunciamos especialmente a

* Charles Millon, Politique dAristote, traduzida do grego com notas e ex­
plicações, Paris, 1803, 3 vol.

** M. Tlnirol, La Montlc et la Polltique dAristote, traduzidas do grego, Pa­
ris, 1823, 2 vol, lista obra foi posta em subscrição pelo autor, em prol dos gre­
gos sobreviventes tios massacres de Quios.

*** J. Barthélémy-Saint-I lilaire, Politique dAristote, tradução francesa de acor­
do com o texto confrontado com os manuscritos e as edições principais. A ter­
ceira edição, revista e corrigida, data de 1874.

“ ** Susemihl e Hicks, Politics ofAristotle, Books I-V. Texto revisto, com in­
trodução, análises e comentários, Londres-Nova York, 1894.

XXII



Nota do Tradutor Francês.

pedir auxílio a toda a história e a toda a mitologia grega 
que os numerosíssimos nomes próprios do texto teriam 
podido naturalmente nos levar a evocar. Achamos que o 
entendimento político da obra, longe de ser facilitado 
com isso, seria, pelo contrário, comprometido. Apresenta­
do numa ordem lógica, o texto de Aristóteles quase sem­
pre se basta a si mesmo e acha em sua pureza a sua me­
lhor explicação.

Talvez, no entanto, ao redistribuir e apresentar se­
gundo nossas concepções atuais a obra de Aristóteles, 
acharão que ultrapassamos as liberdades permitidas para 
com sua obra-prima consagrada. Mas o culto dos gran­
des livros não provém de seu distanciamento inacessível, 
e as páginas mestras do passado, quando tratam da Ci­
dade, não pertencem apenas aos filólogos e aos historia­
dores. A crítica política, com seu método e seu espírito 
próprios, também tem os seus direitos. Sua intervenção não 
é inútil para reanimar, pelo contato do presente, o fogo 
sepulto de um pensamento imortal. X

aÍ . p .

XXIII



Biografia

Aristóteles nasceu no ano de 385 a.C. em Estagiros, ci- 
dadezinha da Trãcia fundada por colonos gregos no lu­
gar onde hoje se situa Stavro, na costa setentrional do 
mar Egeu.

Era ainda muito jovem quando morreu seu pai, Ni- 
cômaco, médico bastante famoso, neto de Esculápio. Um 
amigo da família, Próxeno, que morava em Estagiros, se 
encarregou de sua educação.

Aos dezessete anos, foi para Atenas prosseguir seus 
estudos. Em 367, quando Platão retorna da Sicília e reto-/ 
ma seu magistério na Academia, Aristóteles aparece coj 
mo um de seus alunos mais assíduos e se distingue por1 
seu ardor e pela excepcional inteligência.

Depois de alguns anos de estudo, rompe subitamen­
te com Platão, mas sem cessar de testemunhar-lhe res­
peito e continuando a conservar do mestre uma grata lem­
brança. Permanece, no entanto, em Atenas até 347; pre­
sume-se que teria fundado uma escola retórica que lhe 
valeu grande reputação.

De 347 a 342, Aristóteles deixa Atenas. Torna-se co­
mo que um embaixador oficioso junto a Filipe, que aca­
ba de subir ao trono da Macedônia e é quase seu amigo.

i XXV



A Política

Mais tarde o encontramos junto com outros alunos de 
Platão, como Xenócrates, na Eólida, junto a Hérmias, ti­
rano de Atárnea, que seguiu seus cursos em Atenas e está 
contente por tê-lo junto a si. Permanece na corte do tira­
no até a morte de Hérmias, que será estrangulado pelos 
persas.

Hérmias deixa uma filha e uma sobrinha. Aristóteles 
casa-se com a sobrinha. Não se sentindo em segurança 
em Atárnea, parte para Mitilene, onde permanece até 342.

Vai então à Macedõnia, onde o chamava Filipe para 
lhe confiar a educação de seu filho Alexandre, de treze 
anos. O filósofo esforça-se por desenvolver nele as qua­
lidades de moderação e de razão que lhe parecem es­
senciais para a conduta de um soberano. Alexandre sen­
te por seu mestre um grande apego, que conservará até 
quando suceder a seu pai.

Todavia, Alexandre parte em conquista da Ásia em 
335, e Aristóteles considera que seu papel terminou. Dei­
xa Alexandre e retorna a Atenas.

O ensino de Platão na Academia tem seqüência com 
Xenócrates. Aristóteles, então, abre uma escola perto do 
templo de Apoio Lício, donde o nome de escola do Liceu 
que lhe foi dado. Aristóteles expõe suas idéias enquanto 
passeia com seus discípulos, e é por isso que são chama­
dos peripatéticos, do grego TtEpÍTicaov, que significa “lu­
gar de passeio”.

O ensino de Aristóteles compreende duas séries de 
aulas: de manhã, trata das questões puramente teóricas, 
no ensino exotérico reservado aos iniciados. À tarde, 
Aristóteles se dirige a um público mais amplo: as ques­
tões tratadas são mais acessíveis. A retórica ocupa um lu­
gar importante; é o ensino exotérico. Durante doze anos,

xxv i



-  B io g ra fia  _

prossegue suas aulas, não sem publicar numerosas obras 
que abordam todos os domínios do saber humano.

Com a morte de Alexandre, em 323, os partidários 
da Macedônia vêem-se ameaçados de morte e de perda 
dos bens pelo partido nacional ateniense, dirigido por De- 
móstenes. Aristóteles, pró-macedônio, é acusado. Sem 
aguardar o julgamento que deve condená-lo, deixa Atenas 
e vai para Cálcis, na ilha de Eubéia.

Morre ali um ano depois, em 322, aos 63 anos. Deixa 
dois filhos, uma menina, Pítia, com o nome de sua mulher, 
e um menino, Nicômaco, com o nome de seu pai.

Diógenes Laércio conta que Aristóteles era um pou­
co gago, muito magro de pernas, tinha olhos pequenos 
e gostava de belas roupas. As gravuras mais antigas re­
presentam-no com uma longa barba ondulada, um nariz 
muito arqueado e um bigode pendente.

XXVII



Da Origem do Estado

INTRODUÇÃO

O Estado e  seu Governo

Como sabemos, todo Estado é uma sociedade, a es­
perança de um bem, seu princípio, assim como de toda 
associação, pois todas as ações dos homens têm por fim 
aquilo que consideram um bem. Todas as sociedades, 
portanto, têm como meta alguma vantagem, e aquela que 
é a principal e contém em si todas as outras se propõe à 
maior vantagem possível. Chamamo-la Estado ou socie­
dade política.

Enganam-se os que imaginam que o poder de um rei 
ou de um magistrado de República só se diferencie do 
de um pai de família e de um senhor pelo número maior 
de súditos e que não há nenhuma diferença específica en­
tre seus poderes. Segundo eles, se tem poucos súditos é 
um senhor; se tem alguns a mais é um pai de família; se 
tiver ainda mais é um rei ou um magistrado de Repúbli­
ca. Como se não houvesse diferença entre uma grande fa­
mília e um pequeno Estado, nem entre um rei e um ma­
gistrado de República. A distinção seria que um rei go­
verna sozinho perpetuamente, enquanto um magistrado 
de República comanda e obedece alternadamente, em

1



A P olítica

virtude da Constituição. Tudo isso, porém, é errado, co­
mo veremos ao examinar esta matéria segundo o méto­
do que usamos em nossas outras obras1.

Como não podemos conhecer melhor as coisas com­
postas do que decompondo-as e analisando-as até seus 
mais simples elementos, comecemos por detalhar assim 
o Estado e por examinar a diferença das partes, e procu­
remos saber se há uma ordem conveniente para tratar de 
cada uma delas.

A Form ação da Cidade

Nesta como em qualquer outra matéria, uma exce­
lente atitude consiste em remontar à origem. É preciso, 
inicialmente, reunir as pessoas que não podem passar 
umas sem as outras, como o macho e a fêmea para a ge­
ração. Esta maneira de se perpetuar não é arbitrária e 
não pode, na espécie humana assim como entre os ani­
mais e as plantas, efetuar-se senão naturalmente. E para 
a mútua conservação que a natureza deu a um o coman­
do e impôs a submissão ao outro.

Pertence também ao desígnio da natureza que co­
mande quem pode, por sua inteligência, tudo prover e, 
pelo contrário, que obedeça quem não possa contribuir 
para a prosperidade comum a não ser pelo trabalho de 
seu corpo. Esta partilha é salutar para o senhor e para o 
escravo.

A condição da mulher difere da do escravo. A natu­
reza, com efeito, nâo age com parcimônia, como os arte­
sãos de Delfos que forjam suas facas para vários fins; ela 
destina cada coisa a um uso especial;' cada instrumento

2

\



Introdução

que só tem o seu uso é o melhor para ela. Somente entre 
os bárbaros a mulher e o escravo estão no mesmo nível. 
Assim, esses povos não têm o atributo que importa natu­
ralmente a superioridade e sua sociedade só é composta 
de escravos dos dois sexos. Foi isso que fez com que o 
poeta acreditasse que '

Os gregos tinham, de direito, poder sobre os bár­
baros,
como se, na natureza, bárbaros e escravos se confundissem.

A principal sociedade natural, que é a família, for­
mou-se, portanto, da dupla reunião do homem e da mu­
lher, do senhor e do escravo. O poeta Fíesíodo tinha ra­
zão ao dizer que era preciso antes de tudo

A casa, e depois a mulher e o boi lavrador, 
já que o boi desempenha o papel do escravo entre os po­
bres. Assim, a família é a sociedade cotidiana formada 
pela natureza e composta de pessoas que comem, como 
diz Carondas, o mesmo pão e se esquentam, como diz 
Epimênides de Creta, com o mesmo fogo.

A sociedade que em seguida se formou de várias ca­
sas chama-se aldeia e se assemelha perfeitamente à pri­
meira sociedade natural, com a diferença de não ser de 
todos os momentos, nem de uma freqüentação tão con­
tínua. Ela contém as crianças e as criancinhas, todas ali­
mentadas com o mesmo leite. De qualquer modo, trata-se 
de uma colônia tirada da primeira pela natureza.

Assim, as Cidades inicialmente foram, como ainda 
hoje o são algumas nações, submetidas ao governo real, 
formadas que eram de reuniões de pessoas que já viviam 
sob um monarca. Com efeito, toda família, sendo gover­
nada pelo mais velho como que por um rei, continuava 
a viver sob a mesma autoridade, por causa da consan­
güinidade. Este é o pensamento de Homero, quando diz:

3



A Política

Cada um, senhor absoluto de seus filhos e de suas
mulheres,
Distribui leis a todos...
Isso ocorria porque nos primeiros tempos as famílias 

viviam dispersas. É ainda por esta razão que todos os 
homens que antigamente viveram e ainda vivem sob reis 
dizem que os deuses vivem da mesma maneira, atribuin­
do-lhes o governo das sociedades humanas, já que os 
imaginam sob a forma do homem.

O Homem, “Animal Cívico”

A sociedade que se formou da reunião de várias al­
deias constitui a Cidade, que tem a faculdade de se bas­
tar a si mesma, /sendo organizada não apenas para con­
servar a existência, mas também para buscar o bem-estar. 
Esta sociedade, portanto, também está nos desígnios da 
natureza, como todas as outras que são seus elementos. 
Ora, a natureza de cada coisa é precisamente seu fim2. 
Assim, quando um ser é perfeito, de qualquer espécie que 
ele seja -  homem, cavalo, família - ,  dizemos que ele está 
na natureza. Além disso, a coisa que, pela mesma razão, 
ultrapassa as outras e se aproxima mais do objetivo pro­
posto deve ser considerada a melhor. Bastar-se a si mes­
ma é uma meta a que tende toda a produção da nature­
za e é também o mais perfeito estado. É, portanto, evi­
dente que todii Cidade está na natureza e que o homem 
e naturalmente leito para a sociedade política. Aquele que, 
por sua natureza e não por obra do acaso, existisse sem 
nenhuma pátria seria um indivíduo detestável, muito aci­
ma ou muito abaixo do homem, segundo Homero:

4



.Introdução

Um ser sem lar, sem família e sem leis.
Aquele que fosse assim por natureza só respiraria a 

guerra, não sendo detido por nenhum freio e, como uma 
ave de rapina, estaria sempre pronto para cair sobre os 
outros.

Assim, o homem é um .animal cívico, mais social do 
que as abelhas e os outros animais que vivem juntos. A 
natureza, que nada faz em vão, concedeu apenas a ele o 
dom da palavra, que não devemos confundir com os sons 
da voz. ‘Estes são apenas a expressão de sensações agra­
dáveis ou desagradáveis, de que os outros animais são, 
como nós, capazes. A natureza deu-lhes um órgão limi­
tado a este único efeito; nós, porém, temos a mais, senão 
o conhecimento desenvolvido, pelo menos o sentimento 
obscuro do bem e do mal, do útil e do nocivo, do justo 
e do injusto, objetos para a manifestação dos quais nos 
foi principalmente dado o órgão da fala. Este comércio 
da palavra é o laço de toda sociedade doméstica e civil.

O Estado, ou sociedade política, é até mesmo o pri­
meiro objeto a que se propôs a natureza3. O todo existe 
necessariamente antes da parte. As sociedades domésti­
cas e os indivíduos não são senão as partes integrantes da 
Cidade, todas subordinadas ao corpo inteiro, todas dis­
tintas por seus poderes e suas funções, e todas inúteis 
quando desarticuladas, semelhantes às mãos e aos pés 
que, uma vez separados do corpo, só conservam o nome 
e a aparência, sem a realidade, como uma mão de pedra. 
O mesmo ocorre com os membros da Cidade: nenhum 
pode bastar-se a si mesmo. Aquele que não precisa dos 
outros homens, ou não pode resolver-se a ficar com eles, 
ou é um deus, ou um bruto. Assim, a inclinação natural 
leva os homens a este gênero de sociedade.

5



A Política

O primeiro que a instituiu trouxe-lhe o maior dos bens. 
Mas, assim como o homem civilizado é o melhor de to­
dos os animais, aquele que não conhece nem justiça nem 
leis é o pior de todos. Não há nada, sobretudo, de mais 
intolerável do que a injustiça armada. Por si mesmas, as 
armas e a força são indiferentes ao bem e ao mal: é o 
princípio motor que qualifica seu uso. Servir-se delas sem 
nenhum direito e unicamente para saciar suas paixões 
rapaces ou lúbricas é atrocidade e perfídia! Seu uso só é 
lícito para a justiça. O discernimento e o respeito ao di­
reito formam a base da vida social e os juizes são seus 
primeiros órgãos.

6



Livro I
Do Governo Doméstico



CAPÍTULO I

Do Senhor e do Escravo

Após ter indicado quais são as partes que consti­
tuem o Estado, devemos, já que os Estados são formados 
de famílias, falar primeiro do governo doméstico.

Uma famíliã completamente organizada compõe-se de 
escravos e de pessoas livres. Mas como só se conhece a 
natureza de um todo pela análise de suas partes inte­
grantes, sem exceção das menores, e como as partes pri­
mitivas e mais simples da família são o senhor e o escra­
vo, o marido e a mulher, o pai e os filhos, convém exa­
minar quais devem ser as funções e a condição de cada 
uma destas três partes.

Chamaremos despotismo o poder do senhor sobre o 
escravo; marital, o do marido sobre a mulher; paternal, 
o do pai sobre os filhos, (dois poderes para os quais o gre­
go não tem substantivos).

Alguns fazem também entrar no econômico4 a parte 
relativa aos bens que compõem o patrimônio das famí­
lias e aos meios de adquiri-los. Trata-se até, segundo ou­
tros, do elemento principal.

9



A Política

O P oder do Senhor ou “Despotismo”

Para conhecer o que é indispensável à composição 
da família, comecemos por falar do poder despótico e da 
escravidão, e vejamos se não seria possível encontrar so­
bre esta matéria algo mais satisfatório do que já foi dito 
até o presente.

Uns, de fato, como já vimos, confundem todos os 
poderes e compreendem, num só e único sistema, o po­
der do mestre e a realeza, o governo republicano e a ad­
ministração da economia; outros consideram que o poder 
senhorial não tem nenhum fundamento na natureza e 
pretendem que esta nos criou a todos livres, e a escravi­
dão só foi introduzida pela lei do mais forte e é, por si 
mesma, injusta como um puro efeito da violência.

Quanto à economia, observo que é impossível viver 
comodamente, ou mesmo simplesmente viver, sem o ne­
cessário. Portanto, como os bens fazem parte da casa, os 
meios de adquiri-los também fazem parte do governo 
doméstico; e, assim como nenhuma das artes que têm um 
objeto preciso e determinado realiza sua obra sem seus 
instrumentos próprios, a economia também precisa deles 
para chegar ao seu objetivo.

Existem dois tipos de instrumentos: uns inanimados, 
outros animados. Assim é que, para a navegação, o leme 
é o instrumento inanimado e o piloto, o instrumento ani­
mado. Em todas as artes, o trabalhador é uma espécie de 
instrumento.

Um bem ó um instrumento da existência; as proprie­
dades são uma reunião de instrumentos e o escravo, 
uma propriedade instrumental animada, como um agen­
te preposto a todos os outros meios. Se cada instrumen­

to



Livro I-

to pudesse executar por si mesmo a vontade ou a inten­
ção do agente, como faziam, dizem, as marionetes de Dé­
dalo ou os tripés de Vulcano, que vinham por si mesmos, 
segundo Homero, aos combates dos deuses, se a lança­
deira tecesse sozinha a tela, se o arco tirasse sozinho de 
uma cítara o som desejado, os arquitetos não mais preci­
sariam de operários, nem os mestres de escravos.

Chama-se “instrumento” o que realiza o efeito, e 
“propriedade doméstica” o que ele produz. O tear, por 
exemplo, e o torno, além do exercício que nos propor­
ciona seu uso, fornecem-nos ainda pano e camas; ao pas­
so que o pano e a cama que eles nos produzem se imi­
tam ao nosso simples uso.

Há também diferença entre “fazer” e “agir” e, como 
ambos precisam de instrumentos, deve haver entre seus 
instrumentos a mesma diferença. A vida consiste no uso, 
não na produção. O servidor é o ministro da ação; cha­
mam-no propriedade da casa, como parte dela.

A coisa possuída está para o possuidor assim como 
a parte está para o todo; ora, a parte não é somente dis­
tinta do todo, ela lhe pertence; o mesmo ocorre com a 
coisa possuída em relação ao possuidor. O senhor não é 
senão o proprietário de seu escravo, mas não lhe perten­
ce; o escravo, pelo contrário, não somente é destinado 
ao uso do senhor, como também dele é parte. Isto basta 
para dar uma idéia da escravidão e para fazer conhecer 
esta condição.

O homem que, por natureza, não pertence a si mes­
mo, mas a um outro, é escravo por natureza: é uma pos­
se e um instrumento para agir separadamente e sob as or­
dens de seu senhor.

11



A P olítica

A Servidão Natural

Mas faz a natureza ou não de um homem um escra­
vo? E justa e útil a escravidão ou é contra a natureza? É 
isto que devemos examinar agora.

O fato e a experiência, tanto quanto a razão, nos con­
duzirão aqui ao conhecimento do direito.

Não é apenas necessário, mas também vantajoso que 
haja mando por um lado e obediência por outro; e todos 
os seres, desde o primeiro instante do nascimento, são, 
por assim dizer, marcados pela natureza, uns para co­
mandar, outros para obedecer.

Entre eles, há várias espécies de superiores ou de 
súditos, e o mando é tanto mais nobre quanto mais ele­
vado é o próprio súdito. Assim, mais vale comandar ho­
mens do que animais. O que se executa mediante me­
lhores agentes é sempre mais bem executado, partindo 
então a execução do mesmo princípio que o comando; 
ao passo que, quando aejuele que manda e aquele que 
obedece são de espécies diferentes, cada um sacrifica 
algo de seu.

Em tudo o que é composto de várias partes, quer 
contínuas, quer disjuntas, mas tendentes a um fim co­
mum, sempre notamos uma parte eminente à qual as ou­
tras estão subordinadas, e isso não apenas nas coisas 
animadas, mas também nas que não o são, tais como os 
objetos suscetíveis de harmonia. Mas, aqui, me afastarei 
por certo de meu objetivo.

O animal compõe-se primeiro de uma alma, depois 
de um corpo: a primeira, por sua natureza, comanda e o 
segundo obedece. Digo “por sua natureza”, pois é preci­
so considerar o mais perfeito como tendo emanado dela,

12



Livro I.

e não o que é degradado e sujeito à corrupção. O ho­
mem, segundo a natureza, é aquele que é bem constituí­
do de alma e de corpo. Se nas coisas viciosas e deprava­
das o corpo não raro parece comandar a alma, é certa­
mente por erro e contra a natureza.

É preciso, portanto, como dissemos, considerar nos 
seres animados a autoridade do senhor e a do magistra­
do: a primeira é a da alma sobre o corpo; a segunda exer­
ce sobre as paixões humanas o poder da razão. É claro 
que o comando, nestas duas espécies, é conforme à natu­
reza, assim como ao interesse de todas as partes, e a 
igualdade ou a alternância seriam muito nocivas a ambas.

O mesmo ocorre com o homem relativamente aos 
outros animais, tanto os que se domesticam quanto os 
que permanecem selvagens, a pior das duas espécies. 
Para eles é preferível obedecer ao homem; seu governo 
é-lhes salutar.

A natureza ainda subordinou um dos dois animais 
ao outro. Em todas as espécies, o macho é evidentemen- 

(te superior à fêmea: a espécie humana não é exceção.
Assim, em toda parte onde se observa a mesma dis­

tância que há entre a alma e o corpo, entre o homem e 
o animal, existem as mesmas relações; isto é, todos os 
que não têm nada melhor para nos oferecer do que o 
uso de seus corpos e de seus membros são condenados 
pela natureza à escravidão. Para eles, é melhor servirem 
do que serem entregues a si mesmos. Numa palavra, é na­
turalmente escravo aquele que tem tão pouca alma e 
poucos meios que resolve depender de outrem. Tais são 
os que só têm instinto, vale dizer, que percebem muito 
bem a razão nos outros, mas que não fazem por si mes­
mos uso dela. Toda a diferença entre eles e os animais é

13



A Política

que estes não participam de modo algum da razão, nem 
mesmo têm o sentimento dela e só obedecem a suas sen­
sações. Ademais, o uso dos escravos e dos animais é mais 
ou menos o mesmo e tiram-se deles os mesmos serviços 
para as necessidades da vida.

A natureza, por assim dizer, imprimiu a liberdade e 
a servidão até nos hábitos corporais. Vemos corpos ro­
bustos talhados especialmente para carregar fardos e ou­
tros usos igualmente necessários; outros, pelo contrário, 
mais disciplinados, mas também mais esguios e incapa­
zes de tais trabalhos, são bons apenas para a vida políti­
ca, isto é, para os exercícios da paz e da guerra.j Ocorre 
muitas vezes, porém, o contrário: brutos têm a forma ex­
terior da liberdade e outros, sem aparentar, só têm a alma 
de livre.

Limitando-nos aos aspectos materiais, como no caso 
das estátuas dos deuses, não hesitamos em acreditar que 
os indivíduos inferiores devem ser submissos. Se isto é 
verdade quando se trata do corpo, por mais forte razão 
devemos dizê-lo da alma; mas a beleza de um não é tão 
fácil de discernir quanto a da outra.

Não pretendemos agora estabelecer nada além de 
que, pelas leis da natureza, há homens feitos para a li­
berdade e outros para a servidão, os quais, tanto por jus­
tiça quanto por interesse, convém que sirvam. No entan­
to, é fácil ver que a opinião contrária não seria inteira­
mente desprovida de razão.

A Servidão Convencional

Além da servidão natural, existe aquela que chama­
mos servidão estabelecida pela lei; esta lei é uma espé-

14



Livro /-

cie de convenção geral, segundo a qual a presa tomada 
na guerra pertence ao vencedor.

Será justo? Sobre isso, os jurisconsultos não chegam 
a um acordo, nem tampouco, aliás, sobre a justiça de 
muitas outras decisões tomadas nas Assembléias popula­
res, contra as quais eles reclamam. Consideram cruel que 
um homem que sofreu violência se torne escravo do que 
o violentou e só tem sobre ele a vantagem da força. Este, 
pelo menos, é um ponto muito controverso para eles e, 
se têm muitos contraditores, têm também muitos partidá­
rios, mesmo entre os filósofos.

A razão de duvidar e de contestar é que a coragem, 
num grau eminente, sempre permanece vencedora; que 
a vitória de ordinário supõe em si uma superioridade qual­
quer; enfim, que a própria força é uma espécie de méri­
to. A dúvida só permanece, portanto, quanto ao direito: 
uns não podem separar o direito da benevolência, ou­
tros afirmam que é da própria essência do direito que o 
mais valente comande.

Destas duas opiniões, a segunda não é nem sólida 
nem tampouco persuasiva. A superioridade de coragem 
não é uma razão para sujeitar os outros.

Os que consideram a lei como justa (e o é, com efei­
to, quando não ordena nada de ilícito) não rejeitam ab­
solutamente a servidão estabelecida pelas leis da guerra, 
mas tampouco a admitem inteiramente, pois a própria 
guerra pode ser injusta em seu princípio; ora, jamais um 
homem de bom senso tratará como escravo um homem 
que não mereceu a escravidão; caso contrário, dizem eles, 
se bastasse pegar as pessoas e vendê-las, veríamos na 
escravidão personagens do mais alto nível, elas e seus fi­
lhos que caíssem em poder do vencedor. Pretendem,

15



A Política

portanto, que se considerem estes homens simplesmente 
como estrangeiros, mas não como escravos, o que, pela 
intenção, se reduz ao que dissemos, que só são escravos 
os que foram destinados à servidão pela natureza.

É preciso convir, com efeito, que certas pessoas são 
escravas em toda parte e outras, nenhures.

O mesmo ocorre com a nobreza. Consideram a dos 
povos cultivados como pura e existente em toda a parte; 
a dos povos bárbaros, como local e boa somente para eles. 
Distinguem o homem livre do escravo, a nobreza do vul­
go pelas vantagens e vícios de nascimento. Como diz a 
Helena de Teodecto:

Escrava, eu? Que hom em  tão au dacioso  
P oderia  ch am ar assim  um a filh a  dos deuses?
Os que partilham desta opinião não diferenciam o 

escravo do homem livre, o nobre do plebeu, senão pela 
distância entre o vício e a virtude; !e, como o homem vem 
do homem e o animal do animal, acham que o bom só 
pode. vir do bom.

Pode ser esta a intenção da natureza. Mas, longe de ser 
sempre bem-sucedida, muitíssimas vezes ela sofre desvios.

Embora a distinção entre o homem livre e o escravo 
por natureza tenha seus partidários e seus adversários, 
pelo menos não resta nenhuma dúvida de que se encon­
tram em todos os lugares combinações de pessoas nas 
quais a uma cabe servir e à outra comandar, assumindo 
o papel para o qual a natureza as predestinou. O comarP' 
do de uma pode ser justo e útil, e a liberdade da outra/ 
injusta e funesta para ambas.

O que convém ao todo convém também à parte; o 
que convém à alma convém igualmente ao corpo. Ora, o 
escravo faz, por assim dizer, parte de seu senhor: embo-

16



Livro 1.

ra separado na existência, é como um membro anexado 
a seu corpo. Ambos têm o mesmo interesse e nada impe­
de que estejam ligados pelo sentimento da amizade, 
quando foi a conveniência natural que os reuniu.

As coisas são diferentes quando eles só estão reuni­
dos pelo rigor da lei ou pela violência dos homens.

D iferenças entre o “D espotism o” 
e o P oder Político

Vemos, assim, claramente que o ppder “despótico” e 
6* governo político são, apesar da opinião de alguns, coi­
sas muito diferentes. Um só existe para os escravos; o ou­
tro existe para as pessoas que a natureza honrou com a 
liberdade. O governo doméstico é uma espécie de mo­
narquia: toda casa se governa por uma só pessoa; o go­
verno civil, pelo contrário, pertence a todos os que são 
livres e iguais.

Não é, aliás, uma ciência adquirida que faz de um 
homem senhor de um outro. Esta qualidade pode existir 
sem isso; como a liberdade e a servidão, ela tem um ca- 

Iráter que lhe é natural. Sem dúvida, existe um talento para 
comandar e para servir. Por exemplo, em Siracusa, uma 
espécie de preceptor abriu uma escola de escravidão e 
exigia dinheiro para preparar as crianças para este esta­
do, com todos os pormenores de suas funções. Pode ha­
ver um ensino completo dessa espécie de profissão, as­
sim como existem preceitos para a cozinha e outros 
gêneros de serviço, ou mais estimados, ou mais necessá­
rios, pois também o serviço tem os seus graus. “Há ser­
viçais e serviçais” -  diz o provérbio - ,  “e há senhores e 
senhores.”

17



A Política

Quanto à ciência do senhor, como não é nem na 
aquisição, nem na posse, mas no uso de seus escravos 
que está o seu domínio, ela se reduz a saber fazer uso de­
les, isto é, a saber ordenar-lhes o que eles devem saber 
fazer. Não há aí nenhum trabalho grande ou sublime, e 
assim os que têm meios de evitar esse estorvo desemba- 
raçam-se dele com algum intendente, quer para se dedi­
car à política, quer para se dedicar à filosofia5.

18



CAPÍTULO II

Da P ropriedade e dos Meios 
de Adquiri-la

O talento para adquirir um bem difere claramente da 
ciência do governo ou da do serviço. Parece-se mais com 
a arte militar ou com a caça. Ao expor a teoria, porém, 
seguiremos o plano que traçamos mais acima, em que o 
escravo só entra como coisa ou instrumento.

A arte de adquirir bens6 será idêntica à ciência do go­
verno doméstico? Faz parte dela ou será apenas um de 
seus meios? E, caso seja apenas um de seus meios, será 
como a arte de fazer lançadeiras serve à do tecelão ou co­
mo a forja do bronze serve à arte do fundidor de estátuas? 
Pois não é o mesmo gênero de trabalho, já que uma des­
sas artes só fornece o instrumento e as outras, só a maté­
ria. (Entendo por matéria aquilo de que se faz a obra, 
como a lã para o fabricante de tecidos e o bronze para o 
fundidor de estátuas.)

É claro que a arte de aprovisionar uma casa não é a 
mesma coisa que a arte de governar. A primeira só traz 
os meios, a segunda faz uso deles; pois a que pertence­
ria o uso dos bens da casa a não ser à ciência do governo 
doméstico?

Mas uma faz parte da outra ou é uma espécie à par­
te? Isto oferece dificuldade, pois, se para adquirir for pre-

19



A Política

ciso saber de onde vêm as riquezas e os bens de todos 
os gêneros, não podemos deixar de reconhecer um gran­
de número de propriedades diferentes,

A Aquisição N atural ou “Econom ia”

É uma primeira questão dizer se a agricultura, que é 
apenas uma maneira de obter os alimentos necessários à 
vida, ou alguma outra indústria que também tenha os ali­
mentos como objeto, pertencem à arte de se enriquecer.

Existem várias espécies de alimentos, e esta diversi­
dade introduziu vários gêneros de vida, tanto entre os 
homens quanto entre os outros animais. Pois não se po­
de viver sem alimentos. Ora, é sua diversidade que torna 
dessemelhante o gênero de vida dos animais.

Alguns dentre eles se reúnem em bandos, outros le­
vam uma vida solitária, conforme seja mais conveniente 
para obter alimento. Uns são carnívoros, outros frugívo­
ros e alguns comem de tudo. A natureza, portanto, distin­
guiu seu gênero de vida conforme a espécie de alimen­
tos e a facilidade que têm para obtê-los. Nem todos gos­
tam do mesmo alimento: tal agrada a alguns, outro aos 
demais. Eis por que os carnívoros e os frugívoros não têm 
o mesmo gênero de vida.

Todas estas diferenças também se notaram na vida dos 
homens. Os que amam o repouso preferiram a vida pas­
toral. Sem que isto lhes custe nenhum trabalho, eles 
tiram sua subsistência de animais domesticados e só mu­
dam de lugar com seus rebanhos, exercendo uma espé­
cie de cultura de seres vivos.

Outros vivem de suas presas: os caçadores, de pre­
sas terrestres; os pescadores, de presas aquáticas; estes,

20



Livro I-

à margem dos pântanos, das lagoas, dos rios e do mar; 
aqueles, nas planícies e nos bosques onde habitam os 
pássaros e os animais selvagens.

Mas a maioria dos homens tira seu alimento do seio 
da terra e vive de seus frutos, adoçados pela cultura.

Numa palavra, existem tantos gêneros de vida quan­
to operações naturais para obter víveres, sem contar os 
que se adquirem por troca ou compra. Vida pastoral, vida 
agrícola, vida aventureira baseada nas capturas da caça ou 
da pesca, todos estes são gêneros que se misturam e se 
combinam na maior parte dos povos, conforme a necessi­
dade, a fantasia ou o prazer, para suprir através de um a 
falta do outro, sendo tal povo pastor e salteador, tal outro 
agrícola e caçador, ou vivendo conforme a necessidade.

Assim, a natureza proveu todos os animais, tanto no 
momento de sua geração como quando atingiram a per­
feição: aqueles, por exemplo, que nascem de ovos, colo­
cando sob o próprio invólucro o alimento suficiente até 
que nasçam; aqueles que pertencem à espécie vivípara, 
enchendo de leite o seio de sua mãe até a hora em que 
podem dispensá-lo.

Da mesma forma, a natureza proveu as suas neces­
sidades depois do nascimento; foi para os animais em 
geral que ela fez nascerem as plantas; é aos homens que 
ela destina os próprios animais, os domesticados para o 
serviço e para a alimentação, os selvagens, pelo menos a 
maior parte, para a alimentação e para diversas utilida­
des, tais como o vestuário e os outros objetos que se ti­
ram deles. A natureza nada fez de imperfeito, nem de 
inútil; ela fez tudo para nós.

A própria guerra é um meio natural de adquirir; a 
caça faz parte dela; usa-se desse meio não apenas contra

21



os animais, mas também contra os homens que, tendo 
nascido para obedecer, se recusam a fazê-lo. Este tipo de 
guerra nada tem de injusto, sendo, por assim dizer, decla­
rada pela própria natureza.

Conforme esta breve exposição, é evidente que o 
governo, tanto o das famílias particulares como o dos Es­
tados, contém como parte integrante todas as maneiras 
naturais de adquirir as coisas necessárias ou úteis à vida. 
Ele deve encontrar sob sua mão todas as coisas, ou se­
não saber onde tomá-las.

As verdadeiras riquezas são essas; não é difícil deter­
minar a quantidade necessária para o bem-estar. Sólon 
não se referia a elas quando dizia:

O hom em  quer acu m u lar  sem f im  e sem  m edida. 
Exprimia-se, então, mais como poeta do que como 

filósofo, pois nesta como em todas as coisas existem li­
mites. Em qualquer arte possível, nenhum gênero de ins­
trumento é infinito em número ou em grandeza. Ora, quer 
nas casas particulares, quer nas lojas públicas as riquezas 
naturais são apenas um acervo de instrumentos para sus­
tentar a vida humana.

__________________________________________________________ A P o lít ica ___________________________________________________________

A Aquisição Artificial ou “Crematística”

Existe, portanto -  mostramos agora a razão disso - ,  
um gênero de riquezas naturais próprio à economia do­
méstica tanto quanto à economia política. Mas existe 
também um outro gênero de bens e de meios que comu- 
mente chamamos, e com razão, especulativo, e que pa­
rece não ter limites.

Alguns os confundem com as riquezas de que aca­
bamos de falar, por causa da sua afinidade. Embora elas

22



Livro L

não estejam muito distantes, não são a mesma coisa.- as 
primeiras são naturais, enquanto as segundas são um pro­
duto da arte e da experiência.

Comecemos pela seguinte observação: cada coisa 
que possuímos tem dois usos, dos quais nenhum repug­
na a sua natureza; porém, um é próprio e conforme a 
sua destinação, outro desviado para algum outro fim. 
Por exemplo, o uso próprio de um sapato é calçar; pode­
mos também vendê-lo ou trocá-lo para obter dinheiro ou 
pão, ou alguma outra coisa, isto sem que ele mude de 
natureza; mas este não é o seu uso próprio, já que ele 
não foi inventado para o comércio. O mesmo acontece 
com as outras coisas que possuímos. A natureza não as 
fez para serem trocadas, mas, tendo os homens uns mais, 
outros menos do que precisam, foram levadas por este 
acaso à troca.

Tampouco foi a natureza que produziu o comércio 
que consiste em comprar para revender mais caro. A tro­
ca era um expediente necessário para proporcionar a 
cada um a satisfação de suas necessidades. Ela não era 
necessária na sociedade primitiva das famílias, onde tudo 
era comum. Tornou-se necessária apenas nas grandes 
sociedades e após a separação das propriedades. É até 
mesmo corrente ainda hoje entre vários povos bárbaros. 
Quando uma tribo tem de sobra o que falta a outra, elas 
permutam o que têm de supérfluo através de trocas recí­
procas; vinho por trigo ou outras coisas que lhes podem 
ser de uso, e nada mais. Trata-se de um gênero de co­
mércio que não está nem fora das intenções da natureza, 
nem tampouco é uma das maneiras naturais de aumen­
tar seus pertences, mas sim um modo engenhoso de 
satisfazer as respectivas necessidades.

23



A Política

Foi esse comércio que, dirigido pela razão, fez com 
que se imaginasse o expediente da moeda. Não era cô­
modo transportar para longe as mercadorias ou outras 
produções para trazer outras, sem estar certo de encon­
trar aquilo que se procurava, nem que aquilo que se le­
vava conviria. Podia acontecer que não se precisasse do 
supérfluo dos outros, ou que não precisassem do vosso. 
Estabeleceu-se, portanto, dar e receber reciprocamente 
em troca algo que, além de seu valor intrínseco, apresen­
tasse a comodidade de ser mais manejável e de transpor­
te mais fácil, como o metal, tanto o ferro quanto a prata 
ou qualquer outro, que primeiramente se determinou pelo 
volume ou pelo peso e a seguir se marcou com um sinal 
distintivo de seu valor, a fim de não se precisar medi-lo 
ou pesá-lo a toda hora.

Tendo a moeda sido inventada, portanto, para as ne­
cessidades de comércio, originou-se dela uma nova ma­
neira de comerciar e adquirir. A princípio, era bastante 
simples; depois, com o tempo, passou a ser mais refina­
da, quando se soube de onde e de que maneira se podia 
tirar dela o maior lucro possível. É este lucro pecuniário 
que ela 'postula; ela só se ocupa em procurar de onde vem 
mais dinheiro: é a mãe das grandes fortunas. De fato, co- 
mumente se faz consistir a riqueza na grande quantidade 
de dinheiro.

No entanto, o dinheiro é somente uma ficção e todo 
seu valor é o que a lei lhe dá, Mudando a opinião dos 
que fazem uso dele, não leni mais nenhuma utilidade e 
não proporcionará mais a menor das coisas necessárias 
à vida. Mesmo se se tiver uma enorme quantidade de di­
nheiro, não se encontrarão, por meio dele, os mais indis­
pensáveis alimentos. Ora, é absurdo chamar “riquezas”

24



Livro 1.

um metal cuja abundância não impede de se morrer de 
fome; prova disso é o Midas da fábula, a quem o céu, 
para puni-lo de sua insaciável avareza, concedera o dom 
de transformar em ouro tudo o que tocasse. As pessoas 
sensatas, portanto, colocam em outra parte as riquezas e 
preferem (e nisto estão certas) outro gênero de aquisi­
ção. As verdadeiras riquezas são as da natureza; apenas 
elas são objeto da ciência econômica.

A outra maneira de enriquecer pertence ao comér­
cio, profissão voltada inteiramente para o dinheiro, que 
sonha com ele, que não tem outro elemento nem outro 
fim, que não tem limite onde possa deter-se a cupidez.

Em geral, todas as artes querem indefinidamente seu 
fim. A medicina, por exemplo, que tem por objeto-a saú­
de, abarca todos os casos que levam ao seu restabeleci­
mento, que são inúmeros. Mas cada um dos meios de cada 
arte tem seus limites e está consumado quando chega ao 
seu fim, isto é, ao último termo que deve alcançar.

O fim a que se propõe o comércio não tem limite de­
terminado. Ele compreende todos os bens que se podem 
adquirir; mas é menos a sua aquisição do que seu uso o 
objeto da ciência econômica; esta, portanto, está necessa­
riamente restrita a uma quantidade determinada.

Não ignoramos que neste ponto a teoria é desmen­
tida pela prática. Todos, e principalmente os comercian­
tes, amam o dinheiro, não julgam ter o suficiente e sempre 
acumulam. De um ao outro, é apenas um passo.

O dinheiro serve-lhes para dois usos análogos e al­
ternativos: um, para comprar as coisas e revendê-las mais 
caro; outro, para emprestar e retirar, após o prazo esta­
belecido, seu capital com juros. Estes dois ramos do seu 
tráfico não diferem, como se vê, senão porque um inter-

25



A Política

põe as coisas para aumentar o dinheiro, enquanto o ou­
tro o faz servir imediatamente ao seu próprio aumento.

Alguns acham que as duas operações convêm ao 
governo doméstico e que é preciso não somente conser­
var o que se tem, mas também multiplicar o dinheiro ao 
infinito. O princípio desta disposição de espírito é que 
eles só pensam em viver e não em bem viver7, paixão 
que não tem limites e não refreia de modo algum a esco­
lha dos meios. ,

Aqueles mesmos que desejam bem viver não dei­
xam de procurar também os prazeres da vida animal e, 
como isso depende das faculdades pecuniárias, põem 
todo seu zelo em obtê-los. Este é o princípio de uma 
outra espécie de tráfico cujos recursos só foram imagina­
dos para o luxo.

Aqueles que considerações particulares impedem de 
correr atrás da fortuna através do comércio tentam con­
segui-la por outros meios, às vezes até pelo mais mons­
truoso abuso de suas qualidades superiores e de suas 
faculdades. A coragem, por exemplo, não foi dada ao 
homem pela natureza para acumular bens, mas para pro­
porcionar tranqüilidade. Não é esse tampouco o objeto 
da profissão militar, nem o da medicina, tendo uma por 
objeto vencer, e outra curar. Converteram-nas, porém, 
em meios de obter riqueza: elas se tornam o único fim 
da maioria das pessoas que entram nessas carreiras e 
subordinam tudo à meta que se propuseram.

Vemos quais são os meios artificiais e não necessá­
rios de adquirir bens, e as causas que determinam que se 
recorra a eles; vemos também quais são os meios natu­
rais e necessários que têm por objeto garantir a subsis­
tência e que pertencem ao governo doméstico, gênero

26



Livro I.

de aquisição que tem limites e é muito diferente daque­
le que não os tem.

Apreciação dos Dois Modos de Aquisição

A questão pela qual começamos era saber se o go­
verno, quer doméstico, quer político, compreende a ta­
refa de adquirir ou se ele não pressupõe já feitas as aqui­
sições. Pois, assim como a política não faz os homens, 
mas os recebe da natureza e se serve deles, assim tam­
bém é preciso antes, para que a economia possa admi­
nistrá-los, que a natureza forneça nosso sustento, ou do 
seio da terra, ou do mar, ou de qualquer outra maneira. 
Um fabricante de tecidos não faz a lã, mas serve-se"'dela; 
julga se ela é boa ou má e própria ou não aos seus fins.

Caso contrário, poderíamos perguntar por que a 
preocupação com a fortuna faria, mais do que a medici­
na, parte do governo doméstico. Se, com efeito, é preci­
so que a família tenha alimentos e outras coisas necessá­
rias à vida, é preciso também que ela goze de saúde, 
mas se convém, sob alguns aspectos, que o chefe da fa­
mília ou do Estado mantenha sob seus cuidados a saúde 
de seus protegidos, sob outros aspectos isto cabe mais 
ao médico do que a ele; igualmente, para o abastecimen­
to e a abundância, este cuidado pode também caber a 
seus ministros.

O governo, como já dissemos, pressupõe a existên­
cia de todas essas coisas: cabe à natureza fornecer o ali­
mento aos seres que gera e, de ordinário, o pai o dá aos 
filhos. Nada de mais natural do que o cuidado em colher 
frutos ou nutrir o gado para o uso.

27



A P olítica

Assim, das duas maneiras de adquirir e de se enrique­
cer, uma pela economia e pelos trabalhos rústicos, outra 
pelo comércio, a primeira é indispensável e merece elo­
gios; a segunda, em contrapartida, merece algumas censu­
ras: nada recebe da natureza, mas tudo da convenção.

O que há de mais odioso, sobretudo, do que o tráfi­
co de dinheiro, que consiste em dar para ter mais e com 
isso desvia a moeda de sua destinação primitiva? Ela foi 
inventada para facilitar as trocas; a usura, pelo contrário, 
faz com que o dinheiro sirva para aumentar-se a si mesmo; 
assim, em grego, lhe demos o nome de tokos, que signi­
fica progenitura, porque as coisas geradas se parecem 
com as que as geraram. Ora, neste caso, é a moeda que 
torna a trazer moeda, gênero de ganho totalmente con­
trário à natureza.

Algumas M aneiras Práticas de A dquirir

O que dissemos basta para a teoria. Agora é preciso 
dar à prática alguns desenvolvimentos, pois, se a discus­
são da teoria tem sua liberdade, a prática também tem 
sua necessidade.

A atenção deve concentrar-se principalmente no 
conhecimento das coisas antes que elas próprias sejam 
adquiridas: saber quais são as melhores, onde se encon­
tram, e qual é a maneira mais vantajosa de obtê-las; por 
exemplo, quais ,sào os melhores cavalos, os melhores bois, 
os melhores carneiros ou outros animais, em que regiões 
eles se dão bem (pois nem todas as regiões são igual­
mente próprias para criá-los), e como podemos tê-los. o  
mesmo ocorre para a agricultura: é preciso conhecer os

28



ffliítSíGn? ftsSl 03 f f1 
Ril)|Wwi?

-------------------------------------------- Livro I __________ !__~__ Ü_I_______________

diversos tipos de terrenos virgens ou plantados; igual­
mente, ainda, para as abelhas, os animais aquáticos e as 
aves de galinheiro: devemos saber que proveito podemos 
tirar deles.

Quanto às maneiras de adquirir por troca, a princi­
pal é o comércio, que se divide em três partes: navega­
ção, transporte por terra e venda no próprio local. Estas 
partes diferem entre si, sendo umas mais seguras, outras 
mais lucrativas.

Depois do comércio, vem o tráfico de espécies me­
tálicas.

Seguem-se os trabalhos mercenários, dos quais alguns 
dependem de alguma arte, enquanto outros só requerem 
o trabalho corporal.

Uma quarta maneira, que fica entre a terceira e a pri­
meira (pois é em parte natural, em parte comercial), diz 
respeito às coisas que se tiram da terra e não são frutos, 
mas têm sua utilidade, como a exploração da madeira, a 
das minas, que se subdivide por sua vez em muitas par­
tes, pois há várias espécies de minas, cujos detalhes aque­
les que as exploram devem conhecer, mas seria cansati­
vo enumerar aqui.

Dentre estes diversos trabalhos, os mais excelentes 
pela arte são os que menos devem ao acaso; os mais bai­
xos, os que mais sujam o rosto e as mãos; os mais servis, 
aqueles em que o corpo trabalha mais do que o espírito; 
os mais ignóbeis, os que não requerem nenhuma espécie 
de virtude.

Existem escritores que se ocuparam desses diversos 
assuntos, tais como Carés de Paros, Apolodoro de Lemnos, 
autores de tratados sobre a cultura dos campos e dos po­
mares, e outros ainda, sobre outras matérias. Os curiosos 
devem consultá-los.

29



A Política

Também será bom recolher as máximas esparsas que 
serviram a alguns para enriquecer, como o que se conta 
de Tales de Mileto. Trata-se de uma das especulações ge­
rais para alcançar a fortuna, mas atribuída a ele por causa 
de sua sabedoria. Como o censuravam pela pobreza e 
zombavam de sua inútil filosofia, o conhecimento dos as­
tros permitiu-lhe prever que haveria abundância de oli­
vas. Tendo juntado todo o dinheiro que podia, ele alu­
gou, antes do fim do inverno, todas as prensas de óleo de 
Mileto e de Quios. Conseguiu-as a bom preço, porque nin­
guém oferecera melhor e ele dera algum adiantamento. 
Feita a colheita, muitas pessoas apareceram ao mesmo 
tempo para conseguir as prensas e ele as alugou pelo pre­
ço que quis. Tendo ganhado muito dinheiro, mostrou a 
seus amigos que para os filósofos era muito fácil enrique­
cer, mas que eles não se importavam com isso. Foi assim 
que mostrou sua sabedoria.

Em geral, o monopólio é um meio rápido de fazer 
fortuna. Assim, algumas cidades, quando precisam de 
dinheiro, usam desse recurso. Reservam-se a si mesmas 
a faculdade de vender certas mercadorias e, por conse­
guinte, de fixar seus preços como querem.

Na Sicília, um homem que obtivera vários depósitos 
de dinheiro apoderou-se dos ferros das forjas. Quando 
os mercadores vieram de todas as partes para obtê-los, 
só ele pôde vendê-los, contentando-se com o dobro, de 
maneira que o que lhe custara cinqüenta talentos vendia 
por cem, Dionísio, o tirano, informado do caso, não con­
fiscou seu lucro, mas ordenou-lhe que saísse de Siracusa 
por ter imaginado, para enriquecer, um expediente pre­
judicial aos interesses do chefe de Estado. Aquele homem 
tivera a mesma idéia que Tales: ambos do monopólio fi­
zeram uma arte.

30



Livro I.

É bom que os que governam os Estados conheçam 
esse recurso, pois é preciso dinheiro para as despesas 
públicas e para as despesas domésticas, e o Estado está 
menos do que ninguém em condições de dispensá-lo. 
Assim, o capítulo das finanças é quase o único a que al­
guns prestam atenção.

31



/

Dos P oderes M arital e Paternal

CAPÍTULO III

Mais acima, dividimos o govemo doméstico em três 
poderes: o do senhor, de que acaba de se tratar, o do pai 
e o do marido. O pai de família governa sua mulher e seus 
filhos como a seres livres, mas cada um de um modo dife­
rente: sua mulher como cidadã, seus filhos como súditos.

Na ordem natural, a menos que, como em certos luga­
res, isto tenha sido derrogado por alguma consideração 
particular, o macho está acima da fêmea e o mais velho, 
quando atinge o termo de seu crescimento, está acima do - 
mais jovem, que ainda não alcançou sua plenitude.

Na ordem política, tal como ela existe na maior parte 
dos povos, obedece-se e comanda-se alternadamente. To­
dos os homens livres são considerados iguais por natu­
reza e todas as diferenças se eclipsam; tanto que se torna 
preciso distinguir os que comandam dos seus inferiores 
por marcas exteriores, os hábitos e as dignidades, como 
disse Amasis, falando de sua bacia transformada em deus8.

Quanto ao sexo, a diferença é indelével: qualquer 
que seja a idade da mulher, o homem deve conservar sua 
superioridade.

A autoridade dos pais sobre os filhos é uma espécie 
de realeza; todos os títulos ali se encontram: o da gera-

33



I

ção, o da autoridade afetuosa e o da idade. É até mesmo 
o protótipo da autoridade real; foi o que fez com que 
Homero dissesse de Zeus:

É o pai imortal dos homens e dos deuses 
e, por conseguinte, o rei de todos eles. Pois um rei, se re­
cebeu da natureza alguma superioridade sobre seus súdi­
tos, continua a ter o mesmo gênero que eles, como os 
velhos com relação aos jovens e como um pai com rela­
ção a seus filhos.

A s  Virtudes Próprias aos Diversos 
Membros da Família

Segue-se do precedente que o governo doméstico 
exige atenções muito diferentes para o sustento das pes­
soas e para a posse das coisas inanimadas, para seus cos­
tumes e para a acumulação de riquezas, para as pessoas 
livres e para os escravos.

Primeiramente, podemos exigir dos escravos, além 
de seus serviços e de suas funções materiais, um mérito 
mais eminente, por exemplo, a prudência, a coragem, a 
justiça ou outros hábitos semelhantes? Não basta que 
eles cumpram suas funções? A resposta é difícil de am­
bos os lados. Se exigirmos deles que tenham virtudes, em 
que diferirão das pessoas livres? Mas, se não precisarem 
delas, isto chocará a razão, de que participam como to­
dos os homens.

A mesma questão pode ser colocada a respeito das 
mulheres e das crianças. Devemos exigir delas certas vir­
tudes? Por exemplo, deve uma mulher ser sábia, corajo­
sa e justa? Deve unia criança ter contenção e sobriedade?

_______________________________A Política_______________________________

34



çuswi&fjg* 

BíbífôteCg OtM
_____________________________________ Livro I ______________________________________

Em geral, são necessárias as mesmas virtudes nos que 
comandam e nos que obedecem, ou então outras? Se as 
mesmas qualidades lhes são necessárias, por que então 
o mando cabe a um e a obediência a outro? A diferença 
entre os dois não é do mais para o menos, mas sim espe­
cífica e produz efeitos essencialmente diversos. Não me­
nos estranho seria exigir virtudes de um lado e não de 
outro. Se quem comanda não é nem justo, nem moderado, 
como é possível que comande bem? Se aquele que obe­
dece carece dessas virtudes, qual não será a obediência 
de um corrompido e de um mau? É preciso, pois, que 
ambos tenham virtudes, mas que suas virtudes tenham 
caracteres diferentes, da mesma variedade que se obser­
va nos seres nascidos para obedecer.

Isto se vê imediatamente nas faculdades da alma. 
Dentre estas, uma há que por sua natureza comanda -  é 
aquela que participa da razão -  e outras que obedecem: 
são as que não participam dela. Cada uma tem um tipo 
de virtude que lhe é próprio.

O mesmo ocorre com os seres distintos. Assim como 
neles se encontram diversas espécies de superioridade e 
de subordinações determinadas pela natureza, há tam­
bém várias formas de comando. A maneira de comandar 
não é a mesma do homem livre ao seu escravo, do mari­
do à mulher, do homem adulto a seu filho. Todos têm 
uma alma dotada das mesmas faculdades, mas de modo 
diferente: o escravo não deve de modo algum deliberar; a 
mulher tem direito a isso, mas pouco, e a criança, menos 
ainda.

Seguem suas virtudes morais a mesma gradação: to­
dos devem possuí-las, mas somente tanto quanto con­
vém a seu estado. Quem comanda deve possuí-las todas

35



A Política.

no mais alto grau. Sua função é como a do arquiteto, isto 
é, a da própria razão; as dos outros se regulam pela con­
veniência. Todos têm, portanto, virtudes morais, mas a 
temperança, a força, a justiça não devem ser, como pen­
sava Sócrates, as mesmas num homem e numa mulher. 
A força de um homem consiste em se impor; a de uma 
mulher, em vencer a dificuldade de obedecer. O mesmo 
ocorre com as demais virtudes.

Quanto mais refletirmos, mais nos convenceremos 
disto. É ilusório contentar-se com generalidades sobre esta 
matéria e dizer vagamente que a virtude consiste nos bons 
hábitos da alma, ou então no bem agir ou outras fórmulas 
do gênero. Mais vale, como Górgias, estabelecer a lista das 
virtudes do que se deter em semelhantes definições e imi­
tar, no mais, a precisão do poeta que disse que 

um modesto silêncio é a honra da mulher 
ao passo que não fica bem no homem.

Sendo a criança imperfeita e não podendo ainda en­
contrar em si mesma a regra de suas ações, sua virtude é 
ser dócil e submissa ao homem maduro que cuida de seu 
acompanhamento.

O mesmo acontece com o escravo relativamente a seu 
senhor: é em bem fazer o seu serviço que consiste a sua 
virtude; virtude bem pequena que se reduz a não faltar aos 
seus deveres nem por má conduta, nem por covardia.

Se o que acabamos de dizer é verdade, os artesãos a 
que muitas ve/es ocorre trocar o trabalho pela farra de­
vem precisar de virtude. Mas ela será de uma espécie 
muito diferente', pois o escravo vive conosco. O artesão, 
pelo contrário, está separado, e sua virtude não nos im­
porta senão quando está a nosso serviço. A este respei­
to, um profissional está numa espécie de servidão limita-

36



Livro I.

da; mas a natureza que faz os escravos não faz os sapa­
teiros, nem os outros artesãos. Quando os empregamos, 
não é a vontade de quem os ensinou a trabalhar, mas a 
do senhor que encomenda a obra que eles devem seguir.

Ademais, seria erro proibir, mesmo aos escravos, todo 
raciocínio e fazer deles, como alguns fazem, simples má­
quinas de obedecer; é preciso mostrar-lhes seu dever com 
indulgência ainda maior do que para com as crianças.

Quanto ao homem e à mulher, ao pai e aos filhos, 
quais são as virtudes próprias a cada um deles? Qual 
deve ser a maneira de viverem juntos? O que devem bus­
car ou evitar? Como devem praticar tal coisa e abster-se 
de outra? É o que é indispensável examinar quando tra­
tamos da política. Todos eles fazem parte da família, e a 
família faz parte do Estado. Ora, o mérito da parte deve 
referir-se ao mérito do todo. A educação das mulheres e 
das crianças deve ser da alçada do Estado, já que impor­
ta à felicidade do Estado que as mulheres e as crianças 
sejam virtuosas.

Isto é mesmo do maior interesse, já que as mulheres 
constituem a metade das pessoas livres, e as crianças . 
serão os que participarão do governo dos negócios pú- _ 
blicos.

37



Livro II
Do Cidadão e da Cidade



CAPÍTULO IV

Do Cidadão

Para bem conhecer a'Constituição dos Estados e 
suas espécies, é preciso em primeiro lugar saber o que 
é um Estado, pois nem sempre se está de acordo se se 
deve imputar fatos ao Estado ou aos que o governam, 
quer como chefes únicos, quer num grupo menos nu­
meroso do que o resto da Cidade. Ora, o Estado é o su­
jeito constante da política e do governo; a constituição 
política não é senão a ordem dos habitantes que o 
compõem.

Como qualquer totalidade, o Estado consiste numa 
multidão de partes: é a universalidade dos cidadãos. Co­
mecemos, pois, por examinar o que devemos entender 
por cidadão e quem podemos qualificar assim, pois se 
trata de uma denominação equívoca e nem todos são unâ­
nimes sobre a sua aplicação. Alguém que é cidadão nu­
ma democracia não o é numa oligarquia.

O Critério da Cidadania

Falemos aqui apenas dos cidadãos de nascimento, e 
não dos naturalizados.

41



I

Não é a residência que constitui o cidadão: os estran­
geiros e os escravos não são “cidadãos”, mas sim “habi­
tantes”.

Tampouco é a simples qualidade de julgável ou o di­
reito de citar em justiça. Para isso, basta estar em relações 
de negócios e ter ao mesmo tempo alguma coisa a resol­
ver. Mesmo assim, há muitos lugares em que os estrangei­
ros. não são admitidos nas audiências dos tribunais senão 
quando apresentam uma caução. Não participam, então, 
a não ser de um modo imperfeito, dos direitos da Cidade.

É mais ou menos o mesmo que acontece com as 
crianças que ainda não têm idade para serem inscritas na 
função cívica e com os velhos que, pela idade, estão isen­
tos de qualquer serviço. Não podemos dizer simplesmen­
te que eles são cidadãos; não são senão supranumerários; 
uns são cidadãos em esperança por causa de sua imper­
feição, outros são cidadãos rejeitados por causa de sua de­
crepitude. Terão o nome que se quiser: o nome não im­
porta desde que sejamos compreendidos. Procuramos aqui 
o cidadão puro, sem restrições nem modificações.

Com mais forte razão, devemos deliberadamente ris­
car desta lista os infames e os banidos.

Portanto, o que constitui propriamente o cidadão, sua 
qualidade verdadeiramente característica, é o direito de vo­
to nas Assembléias e de participação no exercício do po­
der público em sua pátria.

I lá dois tipos de poderes: uns são temporários, só são 
atribuídos por certo tempo e não se podem obter duas ve­
zes em seguida; os outros não têm tempo fixo, como o de 
julgar nos tribunais ou de votar nas assembléias.

Objetar-se-á, talvez, que estes últimos não são ver­
dadeiros poderes e não participam de modo algum do

--------------------------------------------A Política_____________________________

42



Livro II.

governo. Mas seria ridículo contestar esta denominação 
de quem se pronuncia sobre os interesses maiores do Es­
tado. Aliás, pouco importa, essa é apenas uma questão de 
palavras. Não possuímos, com efeito, um termo comum 
sob o qual possamos colocar a função de juiz e a de 
membro da Assembléia. Será, se se quiser, um poder sem 
nome. Ora, chamamos “cidadão” quem quer que seja ad­
mitido nessa participação e é por ela, principalmente, 
que o distinguimos de qualquer outro habitante.

Convém ainda notar que nas coisas cujo sujeito per­
tence a espécies diferentes, sem outra relação entre si, 
senão que uma é a primeira, a outra a segunda e assim 
por diante, não há absolutamente nada ou muito pouco 
em comum. É o que se observa nas formas de governo: 
são de diferentes espécies, umas primitivas, outras pos­
teriores. Entre estas últimas devem ser contadas as cor­
rompidas e degeneradas, que vêm necessariamente depois 
das que permaneceram sãs e intactas. (Explicaremos mais 
adiante em que consiste a degenerescência9.) Portanto, o 
cidadão não pode ser o mesmo em todas as formas de 
governo. É sobretudo na democracia que é preciso pro­
curar aquele de que falamos; não que ele não possa ser 
encontrado também nos outros Estados, mas neles não 
se acha necessariamente. Em alguns deles, o povo não é 
nada. Não há Assembléia geral, pelo menos ordinária, 
mas simples convocações extraordinárias. Tudo se deci­
de pelos diversos magistrados, segundo suas atribuições. 
Na cerimônia, por exemplo, os éforos tratam dos contra­
tos; os senadores, dos homicídios; as outras magistratu­
ras, das outras matérias. Acontece o mesmo em Cartago, 
onde alguns magistrados decidem sobre tudo.

A definição do cidadão, portanto, é suscetível de maior 
ou menor extensão, conforme o gênero do governo. Há

43



A Política

alguns em que o número e o poder dos juizes e dos 
membros da Assembléia não é ilimitado, mas restrito pela 
constituição. O direito de julgar e deliberar cabe a todos 
ou apenas a alguns, e isso sobre todas as matérias, ou 
somente sobre algumas. Por aí se pode ver a quem con­
vém o nome de cidadão em cada lugar. É cidadão aquele 
que, no país em que reside, é admitido na jurisdição e na 
deliberação. É a universalidade deste tipo de gente, com 
riqueza suficiente para viver de modo independente, que 
constitui a Cidade ou o Estado.

Comumente, o costume é dar o nome de cidadão 
apenas àquele que nasceu de pais cidadãos. De nada ser­
viria que o pai o fosse, se a mãe não for. Em alguns luga­
res, vai-se ainda mais longe, até dois avôs ou a um grau 
maior. Surge, então, a dificuldade de saber como serão 
eles mesmos cidadãos, este terceiro e este quarto avô. Gór- 
gias de Leonte dizia, não se sabe se a sério ou por brin­
cadeira, que, assim como os caldeireiros fazem caldeiras, 
assim também os habitantes de Larissa fabricavam laris- 
sianos, e que era preciso que os larissianos fabricados ti­
vessem os seus fabricantes. De acordo com nossa defini­
ção, a coisa é simples. Se participarem do poder público, 
serão cidadão. A outra definição, que exige que se tenha 
nascido de um cidadão ou de uma cidadã, excluiria des­
ta categoria, em contrapartida, os primeiros habitantes e 
os próprios fundadores da Cidade.

tyHá maior incerteza a respeito daqueles a quem foi 
concedido direito à cidadania durante uma revolução, 
como fez Clístenes em Atenas, quando, após a expulsão 
dos tiranos, formou várias tribos novas de estrangeiros e 
até de escravos imigrados. Quanto a eles, a questão não 
é saber se são cidadãos, mas se se tornaram tais com jus-

44



Livro II.

tiça ou não. Podemos, também, duvidar se eles se torna­
ram cidadãos de forma legal, não existindo então nenhu­
ma diferença entre a ilegalidade e o erro. Existe, no en­
tanto, uma distinção muito real. Com efeito, vemos pessoas 
que alcançam a magistratura por meios ilegais, e não 
deixamos, porém, de chamá-los de magistrados, mas ma­
gistrados ilegítimos. Sendo, portanto, o cidadão caracte­
rizado pelo atributo do poder (pois é pela participação no 
poder público que o definimos), nada impede de contar 
entre os cidadãos as criaturas de Clístenes.

A questão de sua cidadania depende também do ou­
tro problema anunciado acima, se devemos ou não im­
putar ao Estado a sua admissão, o que não é fácil de de­
cidir quando o Estado passa da oligarquia ou da tirania 
para a democracia. Pois então o novo Estado não quer 
nem pagar as dívidas contraídas anteriormente, conside­
rando-as como feitas não pela Cidade, mas pelo tirano 
que recebeu o dinheiro, nem quer manter os outros com­
promissos, pretendendo que certos Estados só subsistem 
por violência e não pelo interesse comum7.! Portanto, se o 
mesmo vício ocorrer na democracia, será preciso dizer 
de seus atos o que se diz dos da oligarquia e da monar­
quia absoluta ou tirânica.

D iversas Espécies de Cidadãos

Resta ainda uma dúvida sobre o título de cidadão. 
Apenas são os verdadeiros cidadãos os que são admiti­
dos nas funções públicas, ou esta qualidade pode convir 
aos operários? Se os contarmos entre os cidadãos, sem 
lhes conferirmos os cargos, esta prerrogativa não será

45



A Política

mais o caráter distintivo do cidadão; se não os contar­
mos, em que classe os colocaremos? Não são nem estran­
geiros, nem naturalizados. Classifica-los-emos da mesma 
forma? Não haveria inconvenientes. É assim que excluí­
mos os escravos e os libertos do número dos cidadãos.

Pois não se deve julgar que sejam cidadãos todos 
aqueles de que a Cidade não pode prescindir. Quanto a 
esta denominação, distinguiremos até entre as crianças e 
os homens adultos: estes são cidadãos pura e simples­
mente, aqueles não o são senão em esperança ou imper­
feitamente.

Antigamente, entre alguns povos, o artesão e o operá­
rio estavam no mesmo pé que o escravo e o estrangeiro. 
Ainda acontece o mesmo atualmente em muitos lugares, e 
jamais um Estado bem constituído fará de um artesão um 
cidadão. Caso isso ocorra, pelo menos não devemos espe­
rar dele o civismo de que falaremos: esta virtude não se 
encontra em toda parte; ela supõe um homem não apenas 
livre, mas cuja existência não o faça precisar dedicar-se aos 
trabalhos servis. Ora, que diferença há entre os artesãos ou 
outros mercenários e os escravos, a não ser que estes per­
tencem a um particular e aqueles ao público? Por pouco 
que prestemos atenção a ela, esta verdade se manifestará; 
o desenvolvimento só pode tomá-la mais evidente.

Já dissemos que há várias espécies de constituição e 
de governo; há, certamente, portanto, vários tipos de ci­
dadãos, sobretudo entre os que chamamos de súditos. 
Existem constituições pelas quais os operários e os mer­
cenários devem ser cidadãos, mas existem outras pelas 
quais isto é impossível, por exemplo, na aristocracia, se 
é que ela existe, assim como em qualquer outro Estado 
em que se honrem o mérito e a virtude. As obras da vir-

46



Livro II.

tude são impraticáveis para quem quer que leve uma vida 
mecânica e mercenária.

j Na oligarquia, em que o bem conhecido como rique­
za abre as portas para os melhores cargos, o povo miú­
do não é admitido na classe dos cidadãos. Mas os arte­
sãos não estão incluídos. Eles podem enriquecer-se e se 
tornar cidadãos uma vez que tiverem feito fortuna. Em 
Tebas, o próprio comércio dificulta o acesso à cidadania. 
Havia uma lei que exigia que se tivesse fechado a loja e 
deixado de vender há dez anos para ser admitido.

Existem, em compensação, outros Estados em que a 
lei atrai os estrangeiros pela perspectiva do direito de ci­
dadania, pelo menos para seus filhos. Em certas demo­
cracias, por exemplo, basta para ser um cidadão ter nas­
cido de uma mãe do lugar. Em outros lugares, por falta 
de cidadãos legítimos, os bastardos são admitidos como 
tais. A falta de homens força-os a usar desse recurso. Mas, 
quando a população chega à sua justa quantidade, pou­
co a pouco se despedem, primeiro as crianças nascidas 
de mãe ou de pai escravos, depois os que só se ligam à 
pátria pela mãe, e então só se reconhecem como cida­
dãos os que foram gerados por dois compatriotas.

Resulta de tudo isso que há várias espécies de cida­
dãos, mas os verdadeiros são apenas os que participam 
dos cargos. Quando Homero fala de um fugitivo ou de 
um vagabundo, é pela exclusão dos cargos públicos que 
o caracteriza.

Tratado sem nenhum respeito, excluído da Cidade.
Quem quer que não participe dela, com efeito, é co­

mo um estrangeiro que acaba de chegar.
Se em algum lugar escondem esta distinção, fechando 

os olhos sobre os domiciliados que usurpam a qualidade 
de cidadão, é para iludi-los e disfarçar sua malignidade.

47



A Política

A s  Virtudes que Fazem o Cidadão 
e o Homem de Bem

Os objetos que acabamos de tratar levam-nos agora 
a examinar se as mesmas virtudes fazem o homem de 
bem e o bom cidadão. E, já que esta questão vale a pe­
na, tentemos de início traçar um ligeiro esboço das virtu­
des cívicas.

Podemos comparar os cidadãos aos marinheiros: am­
bos são membros de uma comunidade. Ora, embora os 
marinheiros tenham funções muito diferentes, um em­
purrando o remo, outro segurando o leme, um terceiro 
vigiando a proa ou desempenhando alguma outra fun­
ção que também tem seu nome, é claro que as tarefas de 
cada um têm sua virtude própria, mas sempre há uma 
que é comum a todos, dado que todos têm por objetivo 
a segurança da navegação, à qual aspiram e concorrem, 
cada um à sua maneira. De igual modo, embora as fun­
ções dos cidadãos sejam dessemelhantes, todos trabalham 
para a conservação de sua comunidade, ou seja, para a 
salvação do Estado. Por conseguinte, é a este interese co­
mum que deve relacionar-se a virtude do cidadão.

Portanto, se há várias espécies de governo, é impos­
sível que as virtudes cívicas e o civismo perfeito sejam os 
mesmos em toda parte, ou que eles se confundam com 
a virtude absoluta, pela qual distinguimos as pessoas 
nobres. É evidente que se pode ser bom cidadão sem pos­
suir virtudes tào eminentes.

Porém, para melhor discutir esta questão, convém si­
tuarmo-nos no melhor governo possível. Veremos, por um 
lado, que é impossível que o Estado seja composto inteira­
mente de homens perfeitos, e, por outro, que é preciso



Livro II.

que cada um execute o melhor possível suas funções. Uma 
vez que parece impossível que todos os cidadãos se asse­
melhem, não pode o mesmo gênero de virtude fazer o 
bom cidadão e o homem de bem. Mas todos devem ser 
bons cidadãos. É daí que provém a bondade intrínseca do 
Estado, sem que seja necessário que haja entre todos igual­
dade de mérito. O mérito de um homem de bem e o de 
um bom cidadão são, portanto, coisas distintas.

O Estado, aliás, é um composto de partes desseme­
lhantes, aproximadamente como o animal se compõe da 
alma e do corpo; a alma, de razão e de paixões; a famí­
lia, do homem e da mulher; a casa, do senhor e do escra­
vo. Abrangendo o Estado todas estas partes e muitas 
outras de espécie diferente, não pode haver, portanto, o 
mesmo gênero de virtudes para uns e para outros. As­
sim, num gmpo de dançarinos, é preciso mais talento para 
o papel de corifeu do que para o de corista. A desigual­
dade de mérito é, pois, evidente.

Mas não há nenhum lugar em que a virtude do bom 
cidadão seja a mesma que a do homem de bem? Quando 
falamos de um bom comandante, entendemos por isso um 
homem de juízo e de honra; exigimos sobretudo a pru­
dência naquele que governa. Alguns exigem ainda outras 
qualidades no governante máximo. Vemo-lo pela educa­
ção dos filhos de reis, que são criados no adestramento 
de cavalos e na disciplina militar:

Que não me ostentem todos esses talentos vulgares,
Que mostrem ao Estado as virtudes necessárias, 

o que supõe um treinamento particular para as pessoas 
desse nível. Se entre os altos funcionários o mesmo méri­
to faz o homem de bem e o bom cidadão; se, ademais, a 
qualidade de súdito não exclui a de cidadão, a virtude cí-

49



A Política

vica não será, porém, a mesma coisa que o que chamamos 
pura e simplesmente de mérito. Haverá sinonímia ape­
nas em alguns cidadãos, vale dizer, nos que estão no go­
verno do Estado. Em qualquer outra classe, as qualidades 
serão distintas. Talvez tenha sido isso que fez Jasão dizer:

Só conheço uma arte e só sei reinar.
No entanto, é bom saber igualmente mandar e obe­

decer, e um cidadão experimentado é aquele que é ca­
paz de ambos os papéis. Suponhamos um homem de bem 
que só saiba comandar e um cidadão que saiba um e 
outro: eles não terão o mesmo valor; já que, desses dife­
rentes papéis, é preciso que o homem destinado ao co­
mando aprenda um e seus súditos outro, o cidadão que 
participa de ambos deve aprendê-los de igual modo e 
conhecer os diversos tipos de comando.

Pois há inicialmente o comando do senhor, que se 
exerce sobre o que chamamos de empregados necessá­
rios. Não é preciso que aquele que o exerce saiba fazer 
os trabalhos servis, basta que saiba utilizá-los; cabe a seus 
servidores saber a execução. Assim como há vários tipos 
de funções servis, há também vários tipos de escravos. 
Entre as pessoas que estão em servidão, é preciso contar 
os trabalhadores manuais que vivem, como indica seu 
nome, do trabalho de suas mãos e os artesãos que se 
ocupam dos ofícios sórdidos. Assim, em alguns lugares, 
antigamente, antes que o povo chegasse à extrema licen­
ça, os cargos ou poderes públicos não eram conferidos a 
esse tipo de gente. Suas ocupações não convêm nem ao 
homem de bem, nem ao alto funcionário, nem ao bom 
cidadão, se não for para seu uso pessoal, caso em que 
ele é ao mesmo tempo senhor e servo.

Mas há um outro tipo de comando que tem por súdi­
tos as pessoas livres e de mesma condição: é o que se

50



Livro II.

chama o governo civil. Só se aprende começando por obe­
decer. Assim, pelo próprio serviço sob as ordens do hi- 
parca, se aprende a comandar a cavalaria; servindo sob 
o general e os demais oficiais da infantaria, aprende-se a 
comandar os diversos graus militares. Existe até uma má­
xima quanto a isto, que diz que não é possível bem co­
mandar se antes não se tiver obedecido. Ora, estes são 
dois gêneros diferentes de mérito, e é preciso que um bom 
cidadão adquira ambos, saiba obedecer e esteja em con­
dições de comandar.

Ambos também convêm ao homem de bem, embo­
ra de modo diferente, pois a temperança e a justiça dife­
rem até entre pessoas.livres, das quais uma é superior e 
a outra inferior, por exemplo, entre homem e mulher. A 
coragem de um homem se aproximaria da pusilanimida- 
de se fosse apenas igual à de uma mulher, e a mulher 
passaria por atrevida se não fosse mais reservada do que 
um homem em suas palavras. A administração domésti­
ca, em ambos os casos, também deve apresentar alguma 
diferença, sendo um encarregado de comprar, outro de 
economizar e de conservar.

O mérito especial do que comanda é a prudência. 
As outras virtudes lhe são comuns com os que obede­
cem. Estes não precisam de prudência, mas sim de con­
fiança e de docilidade; são como os instrumentos ou então 
como o fabricante de alaúdes, e o homem que comanda 
é como o executante que os toca.

Sabemos, agora, se as qualidades do homem de bem 
e do bom cidadão são ou não as mesmas, como elas se 
assemelham e em que diferem.

51



Da Finalidade do Estado

CAPÍTULO V

O homem é, por sua natureza, como dissemos desde 
o começo ao falarmos do governo doméstico e do dos 
escravos, um animal feito para a sociedade civil. Assim, 
mesmo que não tivéssemos necessidade uns dos outros, 
não deixaríamos de desejar viver juntos. Na verdade, o 
interesse comum também nos une, pois cada um aí en­
contra meios de viver melhor. Eis, portanto, o nosso fim 
principal, comum a todos e a cada um em particular. 
Reunimo-nos, mesmo que seja só para pôr a vida em se­
gurança. A própria vida é uma espécie de dever para aque­
les a quem a natureza a deu e, quando não é excessiva­
mente cumulada de misérias, é um motivo suficiente pa­
ra permanecer em sociedade. Ela conserva ainda os en­
cantos e a doçura neste estado de sofrimento, e quantos 
males não suportamos para prolongá-la!

Mas não é apenas para viver juntos, mas sim para 
bem viver juntos que se fez o Estado10, sem o quê, a so­
ciedade compreenderia os escravos e até mesmo os ou­
tros, animais. Ora, não é assim. Esses seres não partici­
pam de forma alguma da felicidade pública, nem vivem 
conforme suas próprias vontades.

Os homens tampouco se reuniram para formar uma 
sociedade militar e se precaver contra as agressões, nem



A Política

para estabelecer contratos e fazer trocas de coisas ou ou­
tros serviços. Caso contrário, os tirrenianos e os cartagi­
neses e todos os outros povos que comerciam uns com 
os outros seriam membros de uma mesma Cidade. Eles 
possuem tratados redigidos por escrito, com base nos quais 
importam e exportam suas mercadorias, garantem-nas 
uns aos outros, prometendo defendê-las a mão armada. 
Mas não têm, quanto a esses objetos, nenhum magistrado 
que lhes seja comum. Cada um desses povos tem os seus 
em seu próprio território. Eles não se preocupam com o 
que os outros são, nem com o que fazem, se são injus­
tos ou corrompidos como particulares, só fazendo questão 
da garantia que ambos os povos se deram mutuamente de 
não se lesarem.

Àqueles, pelo contrário, que se propõem dar aos Es­
tados uma boa constituição prestam atenção principal­
mente nas virtudes e nos vícios que interessam à socie­
dade civil, e não há nenhuma dúvida de que a verdadeira 
Cidade (a que não o é somente de nome) deve estimar 
acima de tudo a virtude.fSem isso, não será mais do que 
uma liga ou associação de armas, diferindo das outras li­
gas apenas pelo lugar, isto é, pela circunstância indife­
rente da proximidade ou do afastamento respectivo dos 
membros. Sua lei não é senão uma simples convenção 
de garantia, capaz, diz o sofista Licefron, de mantê-los no 
dever recíproco, mas incapaz de torná-los bons e hones­
tos cidadãos.

Para tornar isto mais claro, suponhamos que aproxi­
mamos os lugares e que as cidades de Megara e Corinto 
se toquem; esta proximidade não fará com que os dois 
Estados se confundam, mesmo que se acertassem casa­
mentos entre uma e outra cidade, apesar de este ser um dos 
laços mais íntimos para a comunicação mútua.

54



Livro II.

Suponhamos, até, alguns homens: um carpinteiro, 
outro lavrador, outro sapateiro, um quarto de alguma ou­
tra profissão. Suponhamos, se se quiser, dez mil deles, re­
sidindo separadamente, mas não a uma distância tão gran­
de que não se possam comunicar. Eles fizeram um pacto 
de não-agressão no que toca a seus comércios e até pro­
meteram tomar armas para sua mútua defesa, mas não 
têm outra comunicação a não ser o comércio e seus tra­
tados. Mais uma vez, esta não será uma sociedade civil. 
Por quê, então? Nesta hipótese, não se dirá que estejam 
afastados demais para se comunicarem. Aproximando-se 
assim, a casa de cada um deles assumiria o papel de ci­
dade e eles se prestariam, graças à sua confederação, aju­
da contra as agressões injustas. No entanto, se nãò tives­
sem nessa aproximação uma comunicação mais impor­
tante do que a que têm quando separados, esta ainda não 
seria exatamente uma Cidade ou uma sociedade civilVA 
Cidade, portanto, não é precisamente uma comunidade 
de lugar, nem foi instituída simplesmente para se defen­
der contra as injustiças de outrem ou para estabelecer 
comércio. Tudo isso deve existir antes da formação do Es­
tado, mas não basta para constituí-lo/)

( A Cidade é uma sociedade estabelecida, com casas e 
famílias, para viver bem, isto é, para se levar uma vida 
perfeita e que se baste a si mesma. Ora, isto não pode 
acontecer senão pela proximidade de habitação e pelos 
casamentos. Foi para o mesmo fim que se instituíram nas 
cidades as sociedades particulares, as corporações reli­
giosas e profanas e todos os outros laços, afinidades ou ► 
maneiras de viver uns com os outros, obra da amizade, 
assim como a própria amizade é o efeito de uma escolha 
recíproca.

55



A Política

i: O fim da sociedade civil é, portanto, viver bem; to­
das as suas instituições não são senão meios para isso, e 
a própria Cidade é apenas uma grande comunidade de 
famílias e de aldeias em que a vida encontra todos estes 
meios de perfeição e de suficiência. É isto o que chama­
mos uma vida feliz e honesta. A sociedade civil é, pois, 
menos uma sociedade de vida comum do que uma so­
ciedade de honra e de virtude\

Condições da Felicidade Particular

Cremos ter estabelecido suficientemente em outro 
lugar em que consiste a felicidade da vida11. Contentar-nos- 
emos aqui em fazer a aplicação de nossos princípios.

Ninguém contestará a divisão, habitual entre os filó­
sofos, dos bens em três classes: os da alma, os do corpo 
e os exteriores. Todos estes bens devem ser encontrados 
junto às pessoas felizes.

Jamais se contará entre elas um homem que não tem 
coragem, nem temperança, nem justiça, nem prudência; 
quem tem medo até do vôo das moscas no ar; quem se 
entrega a todos os excessos da bebida e da comida; quem, 
pelo mais vil interesse, mataria seus melhores amigos; 
quem demonstra ter tão pouca razão quanto as crianças 
e os furiosos.

Mas, embora estejamos de acordo sobre isso, diferi­
mos quanto ao mais e quanto ao menos. A maioria, pen­
sando que lhes basta ter um pouco de virtude, deseja ul­
trapassar infinitamente os outros em riqueza, em poder, 
em glória e outros que tais. Sobre isto, é fácil saber o que 
pensar: basta consultar a experiência. Todos vemos que

56



Livro II.

não é pelos bens exteriores que se adquirem e conser­
vam as virtudes, mas sim que é pelos talentos e virtudes 
que se adquirem e conservam os bens exteriores e que, 
quer se faça consistir a felicidade no prazer ou na virtu­
de, ou em ambos, os que têm inteligência e costumes ex­
celentes a alcançam mais facilmente com uma fortuna 
medíocre do que os que têm mais do que o necessário e 
carecem dos outros bens.

Por pouco que atentemos a isto, a razão basta para 
nos convencer. Os bens exteriores são apenas instrumen­
tos úteis, conformes a seu fim, mas semelhantes a qual­
quer outro instrumento, cujo excesso necessariamente é 
nocivo ou, peló menos, inútil a quem os manipula. Os 
bens da alma, pelo contrário, não são apenas honestos, mas 
também úteis, e quanto mais excederem a medida co­
mum, mais terão utilidade.

Em geral, as melhores disposições e maneiras de ser 
seguem entre si as mesmas proporções e desproporções 
que seus sujeitos; se, portanto,ra alma, por sua natureza 
e relativamente a nós, tem um valor muito diferente do 
corpo e dos bens, seus bons costumes ultrapassam igual­
mente os dessas outras substâncias. Tais bens só são de-

t
sejáveis por ela, e todo homem os deseja para a alma, e 
não a alma para eles. Consideremos, pois, como certo que 
a cada um cabe uma felicidade proporcional à virtude e à 
prudência que tiver, e na medida em que age conforme- 
mente a elas. Exemplo e prova disto é Deus, que é feliz 
não por algum bem exterior, mas por si mesmo e por 
seus atributos essenciais. A felicidade é muito diferente ’  
da boa fortuna. Vêm-nos da fortuna os bens exteriores, 
mas ninguém é justo ou prudente graças a ela, nem por 
seu meio.

57



A Política

Dos mesmos princípios depende a felicidade do Es­
tado. É impossível que um Estado seja feliz se dele a ho­
nestidade for banida. Não há nada de bom a esperar dele, 
nem tampouco de um particular, sem a virtude e a pru­
dência; a coragem, a justiça e a prudência têm no Estado 
o mesmo caráter e a mesma influência que nos particu­
lares; são exatamente os mesmos que merecem de nós a 
reputação de corajosos, justos e prudentes.

Que isto nos sirva de prefácio. Não podemos deixar 
de lembrar estes princípios. Como, porém, eles perten­
cem a uma outra teoria, não nos estenderemos mais aqui 
sobre eles12. Basta-nos agora ter estabelecido que a me­
lhor existência para cada um em particular e para todos 
os Estados é a virtude com bastante riqueza para poder pra­
ticá-la.

Se alguém quiser contestá-lo, nós lhe daremos em se­
guida uma mais ampla satisfação.

Felicidade Privada e Felicidade Pública

Resta-nos explicar se a felicidade é idêntica para o 
Estado e para cada particular. Que devemos colocá-la en­
tre os mesmos gêneros de bem é um ponto sobre o qual 
todos estão de acordo. Os que colocam a felicidade do 
homem nas riquezas só consideram felizes os Estados ri­
cos. Os que a colocam no despotismo e na força preten­
dem que a suprema felicidade do Estado é dominar vá­
rios outros. Os que não vêem outra felicidade para o ho­
mem que não a virtude chamam feliz apenas o Estado em 
que a virtude é honrada.

Mas desde o primeiro passo surge uma questão para 
ser examinada: que vida preferir, a que toma parte do go-

58



Il
Livro II.

verno e dos negócios públicos ou a vida retirada e livre 
de todos os embaraços do gênero?

Não entra no plano da Política determinar o que po­
de convir a cada indivíduo, mas sim o que convém à 
pluralidade. Em nossa Ética, aliás, tratamos do primeiro 
ponto. Portanto, nós o omitiremos aqui para nos deter­
mos no outro.

Não há nenhuma dúvida de que o melhor governo 
seja aquele no qual cada um encontre a melhor maneira 
de viver feliz. Mas aqueles mesmos que concordam em 
preferir a vida virtuosa não chegam a um acordo sobre 
se devemos preferir a vida ativa e política à vida contem­
plativa e livre da confusão dos negócios humanos, vida 
esta que alguns consideram como a única digna do filó­
sofo. Com efeito, estes dois gêneros de vida, a vida filosó­
fica e a carreira política, foram escolhidos por todos os 
que, tanto antigos quanto modernos, tiveram a ambição 
de se distinguir por seus méritos. E certamente não é de 
pouca importância saber onde está a verdade.

É próprio da sabedoria, tanto a de cada homem em 
particular quanto a de todo Estado em geral, dirigir suas 
ações e sua conduta para o melhor fim. Ora, muitos pen­
sam que comandar seus semelhantes, se praticado com 
despotismo, é uma grande injustiça, mas que, se se co­
manda politicamente, não é uma injustiça, mas somente 
um obstáculo à própria tranqüilidade. Alguns, pelo con­
trário, julgam que a vida ativa e consagrada aos negócios 
públicos é a única digna do homem e que jamais se acha­
rão na vida privada tantas ocasiões de exercer cada vir-^ 
tude quanto no trato dos negócios públicos e no governo 
do Estado. Outros chegam a sustentar que o despotismo 
e o império da força são, para um povo, a única manei-

59



A Política

ra de ser feliz. Vemos, com efeito, que em alguns Estados 
o governo e as leis tendem à preocupação única de do­
minar os vizinhos. Por mais que consideremos todas as 
constituições espalhadas por diversas regiões, se suas leis, 
em sua maioria bastante confusas, têm um fim particular, 
este fim sempre é dominar. Na Lacedemônia e em Creta, 
a quase totalidade de sua disciplina e de suas numerosas 
regras é dirigida para a guerra. Em todas as nações que 
têm o poder de crescer, entre os citas, entre os persas, 
entre os trácios, entre os celtas, não há nenhuma profis­
são mais estimada do que a das armas. Em alguns luga­
res, existem leis para estimular a coragem guerreira. Em 
Cartago, as pessoas são decoradas com tantos anéis quan­
tas foram as campanhas que fizeram. Na Macedônia, 
uma lei pretendia que aqueles que não houvessem mata­
do nenhum inimigo tivessem que andar de cabresto. En­
tre os citas, aquele que estivesse nesse caso sofria a 
afronta de não beber à roda, na taça das refeições sole­
nes. A Ibéria, nação belicosa, levanta ao redor das tum­
bas tantos obeliscos quantos inimigos o defunto matou. 
Em outras partes, encontramos instituições semelhantes, 
ordenadas pelas leis ou estabelecidas pelo costume.

Contudo, se quisermos prestar atenção a isto, pare­
cerá muito absurdo que a política ensine a dominar seus 
vizinhos, com ou sem a força/Com efeito, como erigir em 
máxima de Estado ou em lei o que não é nem mesmo 
lícito?rt3ra, é lícito comandar sem nenhum direito e ainda 
mais contra todo direito. Uma vitória injusta não pode 
ser um motivo justo. Este absurdo não se observa em ne­
nhuma outra ciência. Não é ofício nem do médico, nem 
do piloto persuadir ou fazer violência, um a seus doentes, 
o outro a seus marinheiros. Mas muitos parecem consi-

60



_____________________________________ Livro I I_________

derar a dominação como o objeto da política, e aquilo 
que não cremos nem justo nem útil para nós não temos 
vergonha de tentar contra os outros. Eles não querem 
justiça no governo a não ser para eles próprios, mas, se 
se trata de comandar os outros, ela é a coisa com que me­
nos se preocupam; absurdo revoltante, a menos que a 
natureza não tenha destinado uns a dominar e não tenha 
recusado a outros esta aptidão. Se ela estabeleceu esta 
distinção, pelo menos não se deve tentar dominar a to­
dos, mas apenas aos que só servem para serem submeti­
dos. É assim que não se vai à caça para pegar os homens 
e comê-los ou matá-los, mas apenas para pegar os ani­
mais selvagens que são comestíveis.

Não existe Estado feliz por si mesmo senão o que se 
constitui sobre as bases da honestidade. É possível en­
contrar algum cuja posição não permita nem guerrear, 
nem pensar em vencer. Sua felicidade não deixará de 
estar garantida, desde que ele use de civilidade e de leis 
virtuosas. Portanto, se devemos considerar honestos os 
exercícios militares, não é enquanto fim último, mas co­
mo estabelecidos para um fim melhor.

Um legislador sábio só deve considerar, no Estado, 
no gênero humano ou nas sociedades particulares de que 
é composto, a sua aptidão à vida feliz e o gênero de feli­
cidade de que são capazes. Isto não significa que deva 
haver a mesma constituição e as mesmas leis em toda 
parte. Se houver povos vizinhos, é prudente cuidar da 
maneira de se comportar para com eles, dos exercícios 
militares que esta circunstância exige e dos serviços que 
podemos prestar-lhes.

É o que examinaremos logo mais, ao tratar do fim a 
que deve tender uma boa constituição.

61



A Política

A Vida Ativa, Fonte das Duas Felicidades

Não tratamos aqui senão dos que concordam com o 
princípio de que devemos preferir a vida virtuosa a qual­
quer outra, mas que não estão de acordo sobre sua apli­
cação.

Uns não dão nenhuma importância aos cargos políti­
cos e consideram a vida de um homem livre muito supe­
rior à que se leva na confusão do governo; outros prefe­
rem a vida política, não acreditando que seja possível não 
fazer nada, nem portanto ser feliz quando não se faz nada, 
nem que se possa conceber a felicidade na inação.

Uns e outros têm razão até certo ponto e se enga­
nam sobre o resto.

Os primeiros têm razão ao dizer que mais vale viver 
livre do que mandar. Não há nada de magnífico em se ser­
vir de um escravo, enquanto escravo, nem em ditar a lei 
a pessoas que são forçadas a obedecer. Mas não se deve 
acreditar que todo mando seja dominação. O domínio exer­
cido sobre homens livres difere tanto do exercido sobre 
escravos quanto o homem nascido para a liberdade dife­
re do homem naturalmente escravo, cuja definição de­
mos no começo deste livro. Além disso, não é exato ele­
var a inação acima da vida ativa, já que a felicidade con­
siste em ação, e as ações dos homens justos e modera­
dos têm sempre fins honestos.

Não devemos concluir daí, como fazem os segundos, 
que nada disso ocorre quando se tem nas mão o poder, 
o meio mais seguro de executar projetos honestos; que, 
assim, aquele que pode mandar não deve deixar o man­
do com um outro, mas antes deve tomá-lo dele, mesmo 
que seja o pai aos seus filhos, os filhos ao seu pai, os

62

I



Livro II.

amigos a seus amigos, sem se preocupar com todas estas 
considerações; que devemos desejar exclusivamente o 
que há de melhor, e não há nada comparável à felicida­
de que nos proporcionam, mesmo contra nossa vontade.

Isso poderia ser verdade, se as empresas e atos de 
autoridade que nos chocam pudessem proporcionar-nos 
efetivamente o que para nós é mais desejável. Ora, isso é 
impossível, e esses pretensos governos iludem-se a si mes­
mos. Para que seus procedimentos fossem toleráveis, 
seria preciso pelo menos que eles tivessem sobre nós o 
mesmo poder que tem o marido sobre a mulher, o pai 
sobre os filhos, o senhor sobre os escravos. Sem isso, qual­
quer que seja o sucesso ulterior, não podem justificar a 
injúria que nos fizeram antecipadamente ao violar nossa 
liberdade.

Entre semelhantes, a honestidade e a justiça consis­
tem em que cada um tenha a sua vez. Apenas isto con­
serva a igualdade. A desigualdade entre iguais e as dis­
tinções entre semelhantes são contra a natureza e, por 
conseguinte, contra a honestidade.

Se, porém, se encontrasse alguém que ultrapassasse 
todos os outros em mérito e em poder e tivesse provado 
seu valor com grandes façanhas, seria belo ceder a ele e 
justo obedecer-lhe. Mas não basta ter mérito, é preciso ter 
bastante energia e atividade para estar certo do êxito.

Isto posto, sendo, aliás, indubitável que a felicidade 
consiste na ação, a melhor vida, tanto para o Estado in­
teiro como para cada um em particular, é, sem dúvida, a 
vida ativa.

Ademais, não devemos, como alguns imaginam, res­
tringir a vida ativa apenas às ações que terminam fora, nem 
aos projetos que nascem da ocasião. Ela abarca também

63



A Política

as meditações que tratam dessas ações e desses projetos 
e que, além do contentamento que por si mesmos pro­
porcionam, ainda tornam a execução mais perfeita. Jamais 
somos tão senhores da ação exterior do que quando ela 
foi precedida de exame e de reflexão; é assim que, em 
arquitetura, o mérito das obras procede da profunda me­
ditação sobre as plantas.

Os Estados mais isolados não podem permanecer na 
ociosidade mesmo que queiram, a não ser por frações de 
tempo e por intervalos. Se não têm comunicação com o 
exterior, há ao menos comunicação necessária de uma 
parte a outra. O mesmo ocorre com as cidades e com os 
indivíduos entre si. Nem mesmo o próprio Deus e o mun­
do inteiro seriam felizes se, além de seus atos internos, 
eles não se manifestassem exteriormente pelos seus be­
nefícios.

É, portanto, claro que a fonte da felicidade é a mes­
ma para os Estados e para os particulares.

64



CAPÍTULO VI

Da Eugenia e da Educação

Como é a própria virtude que, em nosso sistema, faz 
o bom cidadão, o bom magistrado e o homem de bem, 
e como é preciso começar obedecendo antes de coman­
dar, o legislador deve cuidar principalmente de formar 
pessoas honestas, procurar saber por quais exercícios tor­
nará honestos os cidadãos e sobretudo conhecer bem qual 
é o ponto capital da vida feliz.

Há na alma duas partes distintas, das quais uma, por 
si mesma, possui a razão, e outra não participa dela, mas 
pode obedecer-lhe. Pertencem a estas duas partes as vir­
tudes que caracterizam o homem de bem. Conforme esta 
distinção, é fácil decidir em qual das duas reside o fim a 
que todo homem se deve propor.

O menos bom está sempre subordinado ao melhor 
por sua destinação. Observa-se isto tanto nas obras de ar­
te quanto nas da natureza. Ora, a parte que goza da razão 
é sem dúvida a melhor.

Segundo nosso sistema, esta parte se subdivide em 
duas outras: a parte ativa e a parte contemplativa. Ora, 
os atos devem corresponder a suas faculdades e seguir a 
mesma divisão. Aqueles que provêm da parte mais exce­
lente são, por conseguinte, preferíveis, quer os compare- « 
mos em bloco, quer o confronto se faça de um por um.

65



A Política

Toda a vida se divide entre o trabalho e o repouso, 
a guerra e a paz, e todas as nossas ações se dividem em 
ações necessárias, ações úteis ou ações honestas. Deve­
mos estabelecer entre elas a mesma ordem que entre as 
partes de nossa alma e seus atos, subordinar a guerra à paz, 
o trabalho ao repouso e o necessário ou útil ao honesto. 
Um legislador deve levar tudo isso em consideração ao 
escrever suas leis; respeitar a distinção das partes da al­
ma e de seus atos; ter especialmente em vista o que há 
de melhor, assim como o fim que deseja alcançar; con­
servar a mesma ordem na divisão da vida e das ações; 
dispor tudo de tal maneira que se possa tratar dos negó­
cios e guerrear, mas que se prefira sempre o repouso aos 
negócios, a paz à guerra, e as coisas honestas às coisas 
úteis e até às necessárias. É de acordo com este plano 
que se deve dirigir a educação das crianças e a disciplina 
de todas as idades que dela precisam.

Fim Pacífico da Educação

Acho que nem aqueles dentre os povos da Grécia que 
hoje são considerados os mais bem constituídos politica­
mente, nem os autores de suas constituições viram qual 
era o melhor objetivo da vida social e não dirigiram a ele 
nem suas leis, nem suas instituições. Longe de voltar a 
educação pública para a universalidade das virtudes, eles 
propenderam exageradamente para o que lhes parecia 
útil e capaz de fortalecê-los às custas dos outros. Os que 
escreveram depois sobre isto tiveram opinião mais ou 
menos parecida. Ao fazer o elogio da constituição lace- 
demônia, admiram o legislador por ter relacionado todas

66



Livro II.

as suas leis à guerra e à vitória. O erro é fácil de refutar 
pelo raciocínio, e os acontecimentos deste século o des­
gastaram ainda mais. Como a maioria dos homens tem 
mania de dominar os outros para obter todas as comodi­
dades, Tíbron e todos os que escreveram sobre o gover­
no da Lacedemônia parecem admirar seu legislador por 
ter aumentado muito seu império, tendo exercitado a 
nação nos perigos da guerra. Mas, agora que os lacede- 
mônios não dominam mais, deixaram de ser felizes e seu 
legislador, de merecer sua reputação. Não é ridículo que, 
persistindo sob as leis de Licurgo e não tendo nada que 
os impedisse de valer-se delas, eles tenham deixado es­
capar sua felicidade?

Vemos, pois, que eles não têm idéias muito sadias 
sobre a honra que um legislador deve atribuir ao coman­
do. Exercendo-se sobre pessoas livres, é incomparavel­
mente mais estimável e mais conforme à justiça do que 
o despotismo.

Não é, sobretudo, nem uma felicidade para o Estado, 
nem um sinal de sabedoria para o legislador treinar seu 
povo para vencer seus vizinhos. Disso só podem resultar 
grandes males, e aquele que for bem-sucedido não vai 
deixar de investir contra a sua própria pátria e, se puder, 
de assenhorear-se dela. Essa é a censura que os lacedemô- 
nios fazem ao rei Pausânias, cuja ambição não se con­
tentou com este alto grau de honra. Não há, pois, nem 
política, nem utilidade, nem bom senso em semelhantes 
concepções, nem numa tal legislação.

;^Jm legislador deve imprimir profundamente no es­
pírito de seu povo que o que é muito bom para cada um 
em particular o é também para o Estado; que não con­
vém entregar-se ao treinamento militar a fim de sujeitar

67



A Política

os que não o merecem; que tais exercícios devem ter co­
mo objeto apenas preservar a si mesmo da servidão e tam­
bém tornar-se útil aos vencidos. O objetivo não é domi­
nar toda a terra, mas apenas os que não são capazes de 
bem usar de sua liberdade e mereceram a escravidão por 
sua maldade.

Que todo legislador deva subordinar a guerra e to­
das as suas outras leis ao repouso e à paz é o que prova 
a experiência, juntamente com a razão. Ao fazer a guer­
ra, vários Estados se conservaram, mas, assim que con­
quistaram a superioridade, entraram em decadência, se­
melhantes ao ferro que se enferruja pela inação. Deve- 
se, então, criticar o legislador que não lhes ensinou como 
viver em paz.

Sendo o fim o mesmo tanto para a vida pública 
quanto para a vida privada, a perfeição dos Estados não 
pode definir-se de modo diferente da dos particulares. 
Não resta dúvida, portanto, de que se devam cultivar de 
preferência as virtudes pacíficas.

Como já se disse muitas vezes, a paz deve ser o fim 
da guerra, e o repouso, o do trabalho. Ora, nada de mais 
útil ao repouso e à direção da vida do que as virtudes 
que têm uso não apenas no repouso, mas sobretudo na 
ocupação. Com efeito, é preciso ter o necessário para 
depois poder gozar de algum lazer.

O Estado precisa de temperança, mas ainda mais de 
coragem e de paciência. “Não há repouso para os escra­
vos”, diz o provérbio. Ora, os que não têm coragem para 
se expor aos perigos tornam-se escravos de seus agres­
sores. É preciso, portanto, coragem e constância para os 
negócios, filosofia para o lazer, temperança e justiça em 
ambos os tempos, mas sobretudo em tempo de paz e de



S l I l t V I d i . U & U Ç  í C U C i S I  l » y

repouso. Pois a guerra nos força a ser justos e temperan- 
tes. Pelo contrário, na paz e no repouso, é comum que a 
prosperidade nos torne indolentes. Portanto, os que pa­
recem felizes e, semelhantes aos habitantes das ilhas Afor­
tunadas de que falam os poetas, gozam de tudo o que 
pode contribuir para a felicidade precisam mais do que os 
outros de justiça e de temperança. Quanto mais opulên­
cia e lazer tiverem, mais precisarão de filosofia, de mo­
deração e de justiça, e o Estado que quiser ser feliz e flo­
rescente deve inculcar-lhes estas virtudes o máximo pos­
sível. Se há algo de ignóbil em não saber gozar das rique­
zas, há bem mais ainda em fazer mau uso delas quando 
só se tem isso para fazer. É revoltante que homens, aliás, 
dignos de estima nos trabalhos e nos perigos da guerra 
se comportem como escravos no descanso e na paz.

Não convém exercer a virtude à maneira dos lacede- 
mônios. Na verdade, estes não diferem dos outros pela 
opinião sobre o soberano bem, mas pela espécie de meios 
ou de virtudes que escolheram para chegar a ele. Já que 
os verdadeiros bens, vale dizer, os da paz e do repouso, 
são maiores do que os da guerra, o gozo deles também 
é preferível a qualquer outro e estes só têm valor em re­
lação àqueles. Trata-se, portanto, de examinar como e por 
que meios devemos obtê-los.

Dissemos mais acima que três coisas devem contri­
buir para isto: a natureza, o hábito e a razão. Dissemos 
também quais devem ser as disposições naturais. Resta 
saber se para formar os homens mais vale começar pelo 
raciocínio ou pelo hábito, duas coisas que devemos nos. 
esforçar ao máximo para dar ao mesmo tempo. A facul­
dade que recebe a influência da razão pode, com efeito, 
afastar-se algumas vezes do fim e outras vezes, também, 
ceder ao domínio do hábito.

________________________________Livro II________________________________

69



A Política

É evidente que, neste caso, assim como em qualquer 
outro, o princípio de onde tudo procede é a geração do 
homem, mas não é o mesmo que aquele de que depen­
dem seu fim e sua perfeição. A razão e o intelecto são a 
principal e derradeira parte onde se manifesta para nós 
a obra da natureza. Cumpre, portanto, subordinar-lhes a 
obra da geração humana e a formação dos costumes.

Da mesma forma que a alma e o corpo são duas subs­
tâncias distintas, assim também a alma tem duas faculda­
des não menos distintas, uma iluminada pela razão e ou­
tra que não tem esta luz; por conseguinte, há dois tipos 
de hábitos, uns apaixonados, ou provindos da sensibili­
dade, outros intelectuais. E, assim como o corpo é gerado 
antes da alma, a parte carente de razão o é, igualmente, an­
tes da razoável. Isto se observa pelos rasgos de cólera, 
pelos desejos e pelas vontades mostradas pelas crianças 
tão logo nascem. Mas o raciocínio e a inteligência só lhes 
vêm naturalmente com a idade. Convém, portanto, dar as 
primeiras atenções ao corpo, as segundas aos instintos da 
alma, recorrendo-se, todavia, ao intelecto ao tratar dos 
apetites e à alma, ao tratar do corpo.

A Regulamentação dos Casamentos 
e dos Nascimentos

Devendo o legislador cuidar antes de tudo da boa 
conformação do corpo dos súditos que deverá criar, cabe- 
lhe começar por bem regular os casamentos, determi­
nando a idade e a compleição dos que julgar admissíveis 
na sociedade conjugal.

Para estabelecer boas leis sobre esta associação, é pre­
ciso em primeiro lugar atentar para a idade e para as qua-

70



lidades pessoais dos noivos, para que eles se conve­
nham em maturidade e em força; se, por exemplo, sendo 
o homem capaz de gerar, a mulher não é estéril, ou se, 
pelo contrário, podendo esta conceber, não é o homem 
que é impotente. Esta má combinação só é boa para criar 
discórdia e para contrariar. Da mesma forma, deve preo­
cupar-se com a sucessão das crianças; que não haja entre 
elas e os pais uma distância de idade grande demais, pois 
neste caso os filhos não podem mostrar seu reconheci­
mento aos pais na velhice, nem os pais podem ajudar 
seus filhos tanto quanto preciso. As idades tampouco de­
vem ser muito próximas. Esta proximidade acarreta dois 
grandes inconvenientes: primeiro, menos respeito dos fi­
lhos pelo pai e pela mãe, que consideram como colegas; 
segundo, grandes altercações sobre a administração do­
méstica.

Mas retornemos ao ponto de onde partimos, isto é, 
à boa conformação dos corpos que vão nascer, propos­
ta pelo legislador. Esta e outras vantagens podem ser 
obtidas através de um mesmo meio.

O final da procriação ocorre, para os homens, aos 
setenta anos; para as mulheres, aos cinqüenta. Sua união 
deve começar na mesma proporção. A dos adolescentes 
não vale nada para a progenitura. Em todas as espécies 
animais, os frutos prematuros de sujeitos jovens demais, 
sobretudo se se tratar da fêmea, são imperfeitos, fracos e 
de pequena estatura. O mesmo ocorre com a espécie hu­
mana. Observa-se, com efeito, esta imperfeição em todos 
os lugares em que as pessoas se casam jovens demais. 
Só nascem abortos.

O parto das moças jovens é, aliás, penoso demais é* 
elas morrem em maior número. É assim que muitos

71



A Política

r
interpretam a censura do Oráculo aos Trezenianos, de 
colherem seus frutos antes da maturidade, isto é, de ca­
sar muito jovens suas moças. Também cabe, para preser­
var o sexo dos perigos da incontinência, esperar para ca­
sá-las um certo tempo após a puberdade. Aquelas que 
conhecem cedo demais o uso das familiaridades conju­
gais são de ordinário mais lascivas.

Por outro lado, nada retarda ou detém mais depressa 
o crescimento dos moços jovens do que se entregar cedo 
demais ao relacionamento com as mulheres, sem esperar 
que a natureza tenha neles elaborado completamente o 
licor prolífico. Há para o crescimento uma época preci­
sa, além da qual não se cresce mais.

A verdadeira idade para casar as moças é aos dezoi­
to anos e para os homens aos trinta e sete, aproximada­
mente. Com isso a conjunção dos corpos se fará em ple­
no vigor, e a geração, depois, terminará num tempo con­
veniente tanto para um como para outro. Da mesma forma, 
a sucessão dos filhos a seus pais estará melhor colocada, 
se nascerem convenientemente no intervalo entre a força 
da idade e o declínio, que começa por volta dos setenta 
anos.

Quanto à estação do ano própria à geração, o inver­
no é a que mais convém, como hoje se observa quase em 
toda parte.

Também será bom consultar sobre esta matéria os 
preceitos dos físicos e dos médicos. Os médicos ensinam 
quais estações e os físicos que ventos são favoráveis ao 
ato sexual; por exemplo, eles preferem o vento do norte 
ao do sul.

Ademais, cabe A Pcdonômica prescrever que com­
pleições mais convêm à geração. Basta, aqui, dizer uma

72



palavra'. Diremos somente que a compleição atlética não é 
útil nem ã saúde, nem ã geração, nem aos empregos civis; 
o mesmo ocorre com os corpos fracos, acostumados ao 
regime médico. É preciso um bom meio, uma complei­
ção, por exemplo, não habituada aos trabalhos violentos 
demais, nem de uma mesma espécie, tais como os exer­
cícios dos campeões, mas sim variados como as ocupa­
ções dos homens livres. Isto vale para os dois sexos.

Convém, também, durante a gravidez, fazer as mu­
lheres ficarem atentas à sua conservação, tirá-las da ocio­
sidade, prescrqver-lhes um regime alimentar substancial, 
dar-lhes exercícios fazendo com que visitem todos os 
dias os templos dos deuses honrados para a geração. Se 
o corpo precisa de movimento, o espírito necessita de 
repouso e de tranqüilidade. No ventre da mãe os filhos 
recebem, como os frutos da terra, a impressão do bem e 
do mal. Sobre o destino das crianças recém-nascidas, de­
ve haver uma lei que decida os que serão expostos e os 
que serão criados. Não seja permitido criar nenhuma que 
nasça mutilada, isto é, sem algum de seus membros; de­
termine-se, pelo menos, para evitar a sobrecarga do nú­
mero excessivo, se não for permitido pelas leis do país 
abandoná-los, até que número de filhos se pode ter e se 
faça abortarem as mães antes que seu fruto tenha senti­
mento e vida, pois é nisto que se distingue a supressão 
perdoável da que é atroz.

Já que determinamos para o homem e para a mulher 
a época inicial do casamento, digamos também quanto 
tempo eles podem consagrar à geração e quando con­
vém encerrá-la. De fato, os filhos das pessoas de idade 
são, assim como os dos jovens demais, imperfeitos de 
corpo e de entendimento; os filhos dos muito velhos

________________________________ Livro II___________ f V à t e & a f e f e *

73



A Política

mostram-se absolutamente frágeis e débeis. Neste ponto, 
devem-se seguir as épocas da natureza e preferir aquela 
em que o espírito e a inteligência adquiriram seu pleno 
vigor, o que, segundo certos poetas que dividem a idade 
em semanas ou septenários, acontece de ordinário por 
volta dos cinqüenta anos. Uma vez que se tenha passa­
do em quatro ou cinco anos esta idade, deve-se renun­
ciar à propagação da espécie e até ao comércio com as 
mulheres, seja por motivo de saúde ou algo semelhante.

Quanto às relações após o casamento com outra mu­
lher ou outro homem que não aquela ou aquele a que se 
está unido, isto deve ser considerado como uma diversão 
absolutamente desonesta. Se ainda se estiver em idade de 
ter filhos, o adultério deve ser marcado de infâmia e pu­
nido segundo a enormidade do crime.

A Educação da Infância

Uma vez nascidas as crianças, são muito importantes 
para sua formação os alimentos de que vão nutrir-se. Se 
consultarmos o exemplo dos outros animais e das nações 
que se preocupam em formar o temperamento através dos 
exercícios de guerra, notaremos que o leite em abundân­
cia é o alimento mais conveniente ao corpo. Em contra­
partida, o vinho não é bom para aquela idade; assim, 
deve-se descartar seu uso.

Todos os movimentos possíveis são úteis para os be­
bês. Mas para prevenir as distorções dos membros en­
quanto eles ainda são delicados, algumas nações fazem 
uso de instrumentos artificiais que mantêm reto o corpo.

Desde os primeiros momentos do nascimento, é bom 
acostumar as crianças ao frio; isto faz um bem infinito à

74



Livro II.

saúde e dispõe às funções militares. Por isso, a maior par­
te das nações bárbaras observa ou o costume de mergulhá- 
las ao sair do ventre da mãe no rio ou em água fresca, ou 
o de vesti-las ligeiramente, como fazem os celtas. Qual­
quer que seja a prática em que se queira acostumá-las, é 
preciso começar desde a mais tenra infância, contanto que 
se vá aos poucos. O calor inato coloca-as naturalmente em 
condições de suportar o frio. É a estes pequenos cuidados 
que se limita a educação da primeira idade.

Na idade seguinte, até os cinco anos, não é conve­
niente dar nada para as crianças aprenderem, nem sub­
metê-las a qualquer trabalho. Isto poderia impedir seu 
crescimento. Basta mantê-las em movimento para pre­
servar seus corpos da preguiça e do peso. Este movi­
mento deve consistir apenas nas funções da vida e nas 
brincadeiras, tomando cuidado somente para que elas não 
sejam nem desonestas, nem penosas, nem destituídas de­
mais de ação.

Quanto às conversas e às fábulas que podem convir 
a esta idade, elas caberão aos Paedonomos ou serão des­
tinadas ao ensino das crianças. Todos estes primeiros es­
boços devem preparar para os futuros exercícios e a maior 
parte das brincadeiras devem ser apenas ensaios do que 
será preciso fazer quando chegar a hora.

Em certos lugares, comete-se o erro de proibir à crian­
ça o choro e os movimentos expansivos. Todos estes atos 
servem para seu desenvolvimento e fazem parte, por as­
sim dizer, dos exercícios corporais. O ato de reter a res­
piração dá força aos que trabalham. Isto também ocorre 
no próprio esforço das crianças para gritar.

Em compensação, uma coisa a que os Paedonomos 
ou professores devem prestar muita atenção na orienta-



A Política

ção das crianças que lhes são confiadas é impedir muita 
conversa e familiaridade, sobretudo com os escravos.

A educação doméstica durará até os sete anos. Ela 
afastará dos ouvidos e dos olhos das crianças tudo o que 
fere o pudor. O legislador deve até mesmo banir do Esta­
do todas as conversas indecentes, assim como toda impro­
priedade do gênero, pois da licença verbal à das ações 
não há muita distância e se passa facilmente de uma a 
outra. E preciso tomar um cuidado especial para que as 
crianças não digam nem ouçam nada de parecido. Todo 
aquele que for surpreendido dizendo ou fazendo um ato 
proibido deve, se for de condição livre, mas ainda não 
admitido nos banquetes públicos, ser excluído desta hon­
ra e fustigado; que seja tratado, se estiver acima dessa ida­
de, com a pior ignomínia, por ter-se comportado com a 
impudência de um escravo.

Se proibimos as conversas indecentes, com mais for­
te razão proibiremos as pinturas e as exibições do mes­
mo gênero. Os magistrados, portanto, não admitirão nem 
estátuas, nem pinturas lúbricas, a não ser as de certas di­
vindades cujo culto a lei reserva aos homens adultos, a 
quem ela permite sacrifícios, tanto por eles quanto por 
suas mulheres e crianças.

Também se deve proibir aos jovens os teatros e so­
bretudo a comédia, alé que tenham atingido a idade de 
participar das refeições públicas e a boa educação os te­
nha colocado em condições de experimentar impune­
mente a bebedeira tios banquetes, sem contrariar a em­
briaguez ou os outros vícios que a acompanham. Passa­
remos rapidamente por esta matéria, para voltar a ela 
uma outra vez e discutir se este costume deve ser manti­
do, e como13. Basta por enquanto tê-lo mencionado.

76



Livro II.

Teocioro, ator trágico, não errava ao não permitir que 
nenhum outro ator de sua companhia, por mais raquíti­
co que fosse, aparecesse em cena antes dele, porque os 
espectadores se impressionam e se deixam conquistar pe­
lo começo. O mesmo ocorre no comércio da vida. São as 
primeiras impressões as que mais nos afetam. Deve-se, 
portanto, afastar dos jovens as más, especialmente as que 
levam ao atrevimento e à maldade.

Entre os cinco e os sete anos, as crianças serão sim­
plesmente espectadoras dos exercícios que lhes devem 
ser ensinados mais tarde.

Aos sete anos, a educação divide-se em dois grupos, 
um até a puberdade, outro da puberdade até os vinte e um 
anos. Não há de se aprovar, segundo cremos, a partilha 
que fazem certas pessoas que dividem toda a vida de sete 
em sete anos. Mais vale seguir o ritmo da natureza. Ela 
apenas esboçou suas obras. A obra da educação, assim 
como a de todas as artes, deve unicamente completar o 
que falta ao ser das obras da natureza.

Caráter Público e Objeto da Educação

Em suas diversas fases, a educação das crianças se 
revela um dos primeiros cuidados do legislador. Ninguém 
o contesta. A negligência das Cidades sobre este ponto 
é-lhes infinitamente nociva. Em toda parte a educação de­
ve tomar como modelo a forma do governo. Cada Estado 
tem costumes que lhe são próprios, de que dependem sua 
conservação e até sua instituição. São os costumes demo­
cráticos que fazem a democracia e os costumes oli- 
gárquicos que fazem a oligarquia. Quanto mais os costu­
mes são bons, mais o governo também o é.

77



A Política

Aliás, como todos os talentos e artes têm suas tenta­
tivas preliminares pelas quais é preciso ter passado e às 
quais é preciso ter-se habituado para depois executar 
facilmente suas operações e obras, o mesmo deve acon­
tecer com a virtude, cujo aprendizado se deve fazer.

Como não há senão um fim comum a todo o Estado, 
só deve haver uma mesma educação para todos os súdi­
tos. Ela deve ser feita não em particular, como hoje, 
quando cada um cuida de seus filhos, que educa segun­
do sua fantasia e conforme lhe agrada; ela deve ser feita 
em público. Tudo o que é comum deve ter exercícios 
comuns. É preciso, ademais, que todo cidadão se con­
vença de que ninguém é de si mesmo, mas todos perten­
cem ao Estado, de que cada um é parte e que, portanto, 
o governo de cada parte deve naturalmente ter como 
modelo o governo do todo.

Nunca se poderia louvar o suficiente os lacedemô- 
nios pelos cuidados que tomam com as crianças e pelo 
caráter público que imprimem à sua educação. É um 
exemplo a imitar, baseado no qual cada Estado deve fa­
zer uma lei especial.

Não se deve deixar ignorar o que é a educação, nem 
como ela se deve realizar. Nem todos estão de acordo so­
bre este assunto, isto é, sobre o que se deve ensinar à ju­
ventude para alcançar a virtude e a felicidade; nem sobre 
sua meta, isto é, se é à formação da inteligência ou à dos 
costumes que se deve atentar em primeiro lugar. Neste pon­
to, a educação atual não deixa de causar alguns embara­
ços. Não se sabe se se deve ensinar às crianças as coisas 
úteis à vida ou as que conduzem à virtude, ou as altas 
ciências, que se podem dispensar. Cada uma destas opi­
niões tem seus partidários. Não há nem mesmo nada de

78



Livro II.

certo a respeito da virtude, não sendo o mesmo gênero 
de virtude apreciado unanimemente. Também se diverge 
sobre o gênero de exercícios a praticar.

Não há dúvida de que, entre as coisas úteis, se deve 
começar aprendendo as necessárias, mas nem todas. Dis­
tinguem-se as profissões honestas das não-liberais. Deve-se 
limitar a educação àquelas cujo exercício não é aviltante, 
e considerar vis toda arte e toda ciência que tornam o 
corpo, a alma e a inteligência das pessoas livres incapa­
zes para o exercício e para a prática da virtude. São des­
se gênero todos os trabalhos mercenários e todos os ofí­
cios que deformam o exterior e aviltam ou fatigam o in­
telecto.

Não é fora de propósito conceder algum tempo a 
certas ciências, mas entregar-se a elas por inteiro e que­
rer ser consumado nelas não deixa de ter seus inconve­
nientes e pode ser nocivo às graças da imaginação.

O fim que nos propomos no que fazemos e no que 
ensinamos importa muito. Se é para nós mesmos, para nos­
sos amigos ou para adquirirmos algum mérito, não há 
inconvenientes. Mas, se for para os outros, torna-se mer­
cenário e servil.

O que se ensina atualmente é, repetimo-lo, de natu­
reza bastante duvidosa.

O  Papel da Música

Há mais ou menos quatro coisas que de ordinário se 
ensinam às crianças: l e as letras; 2a a ginástica; 32 a músi­
ca; alguns acrescentam em 4a a pintura; a escrita e a pin- _ 
tura para as diversas circunstâncias da vida; a ginástica 
por servir para educar a coragem.

79



A Política

Quanto à música, sua utilidade não é igualmente re­
conhecida. Muitos hoje a aprendem apenas por prazer. 
Mas os antigos fizeram dela, desde os primeiros tempos, 
uma parte da educação, pois a natureza, como já dissemos 
várias vezes, não procura apenas dar exatidão às ações, 
mas também dignidade ao repouso. A  música é o princí­
pio de todos os encantos da vida.

Se o repouso e o trabalho são ambos indispensáveis, 
o repouso é pelo menos preferível, e é uma questão im­
portante saber em que se deve empregar o lazer. Certa­
mente não no jogo; senão, o jogo seria o nosso fim últi­
mo. Se possível, é melhor descartar o jogo entre as ocupa­
ções. Quem trabalha precisa de descanso: o jogo não foi 
imaginado senão para isto. O trabalho é acompanhado de 
fadiga e de esforços. É preciso entremeá-lo conveniente­
mente de recreações, como um remédio. O descanso é 
ao mesmo tempo um movimento da alma e um repouso, 
pelo prazer de que se acompanha. A cessação do trabalho 
é ela própria um prazer e faz parte da felicidade da vida, 
felicidade esta que não se pode apreciar em meio às 
ocupações e que só é bem sentida nos momentos de lazer. 
Não nos entregamos ao trabalho senão com vistas a al­
gum fim. A felicidade é um destes fins. E esta felicidade 
não somente não contém nenhum desgosto como tam­
bém se apresenta ao espírito de todos acompanhada de 
prazer.

Todavia, este prazer não é o mesmo para todos; ca­
da um o ajusta à sua maneira de ser e a seus hábitos. O 
homem de bem o coloca nas coisas honestas. Deve-se 
aprender, portanto, mesmo que seja para si mesmo, a pas­
sar honesta e agradavelmente os momentos de lazer que 
se tiver na vida e também saber ocupar-se para utilidade 
dos outros.

80



Livro II.

É por isso que nossos pais fizeram com que a músi­
ca entrasse na educação. Não que ela seja necessária: ela 
não o é. Não que ela tenha tanta importância quanto a 
escrita, que serve para o comércio, para a administração 
doméstica, para as ciências e para a maioria das funções 
civis, ou quanto a pintura, que nos permite julgar melhor 
a obra dos artistas, ou quanto a ginástica, que ajuda a 
saúde e o desenvolvimento das forças; a música não faz 
nada disso. Mas ela serve pelo menos para passar agra­
davelmente o lazer. É por isso que ela foi posta na moda. 
Ela pareceu a seus inventores a diversão mais convenien­
te às pessoas livres.

Por isso Homero, após ter descrito uma refeição su­
culenta e nomeado vários dos que concorriam para a ale­
gria da festa, acrescenta:

Convidemos para o banquete um cantor harmonioso.
Em outro trecho, Ulisses não encontra espetáculo mais 

encantador do que ver todo o mundo alegre, nem tem­
pero mais delicioso para os convivas do que ouvir a casa 
cheia de cantos de alegria. É, portanto, evidente que a mú­
sica é uma excelente parte da educação e deve ser ensi­
nada às crianças, senão como necessária ou útil para 
ganhar a vida, pelo menos como liberal e honesta.

É a música a única no gênero dos talentos agradá­
veis e, se houver várias outras espécies, quais são elas? E 
o que diremos mais adiante14. Baste-nos agora ter apoia­
do a autoridade dos antigos no plano da educação a que 
nos propomos, especialmente quanto à música.

Deve-se também fazer com que as crianças apren­
dam algum talento útil, tal como a arte de ler e escrever, 
não apenas pelo proveito que se pode tirar disso, mas 
também como um meio de chegar às outras ciências. O

81



A Política
\

mesmo ocorre com a pintura: devemos ensiná-la a elas, 
quer para evitar os erros em seus trabalhos deste gêne­
ro, quer para que não sejam enganadas na compra e 
venda das obras dos outros, quer enfim para formar o 
gosto pela teoria das formas do belo físico. Procurar em 
toda parte apenas o lucro é uma maneira de pensar que 
de modo algum convém às pessoas livres e bem-nascidas.

Já que se deve, portanto, começar por imprimir há­
bitos nas crianças antes de instruí-las pelo raciocínio e 
moldar seu exterior antes de trabalhar seu intelecto, con­
cluímos com a ginástica e a pedotríbica: uma fortifica o 
temperamento, a outra dá graça às ações.

Os Limites da Ginástica

1 lojc, os Estados que parecem preocupar-se mais 
com a educação dos jovens procuram proporcionar-lhes 
o regime dos atletas, o que deforma a pessoa e a impede 
de crescer, ou, como os lacedemônios, não cometem es­
te erro, mas brutalizam-nos pelo excesso de fadiga, co­
mo se esse fosse um meio de proporcionar coragem.

Já dissemos várias vezes que não se deve limitar a 
educação nem a um gênero de virtude, nem sobretudo 
ao que acabamos de mencionar. E, caso a limitássemos, 
não é certo que seríamos bem-sucedidos. Com efeito, não 
observamos nem nos outros animais nem entre os povos 
que a bravura seja o quinhão dos mais ferozes. Pelo con­
trário, ela se encontra mais, como no caso dos leões, ao 
lado da calma e da mansidão.

Existem povos que não evitam os massacres e são 
ávidos de carne humana, mas que, quando atacados, são

82



tudo, menos valentes; por exemplo, os aqueus e os he- 
niocos do Ponto Euxino, e outras nações mais distantes 
que pertencem às terras da mesma região, sendo que as 
outras preferem a profissão de ladrões.

Não vemos hoje os próprios lacedemôníos, que se 
sobressaíram a t,odos enquanto foram o único povo que 
se exercitava, se tornarem inferiores aos outros nos mes­
mos exercícios e combates? Se tiveram a supremacia, não 
foi porque exercitaram sua juventude, mas porque se de­
frontaram com povos que não exercitavam as suas. Portan­
to, não é a ferocidade, mas sim a honestidade que deve 
ter a primazia na educação da juventude. Não será nem 
o lobo, nem algum outro animal feroz que vai expor-se ao 
perigo pela glória; isto só se vê num homem educado 
para a virtude.

Aqueles que expõem em demasia os jovens aos exer­
cícios do ginásio e os deixam sem instrução sobre as coi­
sas mais necessárias, fazem deles, na verdade, apenas reles 
guarda-costas, que servem no máximo para uma das fun­
ções da vida civil, uma função, porém, que, se consultar­
mos a razão, é a menor de todas. Não é por suas proezas 
antigas, mas sim pelas do presente que devem ser julga­
dos. Na época, eles não tinham adversários neste ponto 
da disciplina, mas hoje, sim.

Que seja preciso algo de ginástica, e como, estamos 
de acordo. Mas até a puberdade só se praticarão exercí­
cios leves, sem sujeitar os corpos aos excessos de alimen­
tação, nem aos trabalhos violentos, por temor de que 
isso impeça o crescimento. A prova do efeito funesto des­
te regime forçado é que entre os que venceram nos jogos 
olímpicos em sua juventude dificilmente se encontrarão 
dois ou três que também venceram numa idade mais avan­



A Política

çada. Por que isto? Porque a violência dos exercícios a 
que se tinham submetido desde a infância esgotara sua 
força e seu vigor.

Depois da puberdade, quando tiverem passado três 
anos ocupados com outros estudos, convirá então ocupar 
a idade seguinte com os trabalhos e o regime prescritos 
pela lei do ginásio. Com efeito, não se deve atormentar ao 
mesmo tempo o espírito e o corpo. Desses exercícios, um 
impede o outro; o do corpo é nocivo ao espírito, e o do es­
pírito ao corpo.

84



CAPÍTULO VII

Das Dimensões e da Localização 
da Cidade

Do mesmo modo que os outros trabalhadores, por 
exemplo o tecelão, ou o construtor de navios, devem ter 
à mão a matéria que convém à sua obra, e a obra é tanto 
mais bela quanto mais bem preparada for a matéria, tam­
bém é preciso que um fundador de Estado e um legisla­
dor tenham já pronta e convenientemente elaborada a ma­
téria que lhes é própria.

Seu primeiro elemento consiste no número e na 
qualidade dos habitantes. Quantos deles é preciso e de que 
espécie? O segundo consiste na grandeza e na fertilidade 
da região15.

Grandeza Desejável do Estado

Muitos consideram que a felicidade de um Estado ou 
de uma cidade depende de sua grandeza, mas ignoram o 
que se deve chamar de grande ou de pequeno. Julgam pe­
la população. Segundo eles, trata-se de um grande Es­
tado ou de uma grande cidade quando nela se encontra 
uma grande multidão de habitantes. Todavia, é bem menos 
a sua abundância do que as suas funções e seus talentos

85



A Política

que se devem considerar, pois cada Estado tem sua obra 
especial; assim, deve-se considerar o maior aqy.ele que 
pode melhor realizá-la. Hipócrates, quanto à estatura, foi 
talvez menor do que outro homem, mas também um maior 
médico.

Portanto, se quisermos estimar a grandeza de um Es­
tado ou de uma cidade pelo número de seus habitantes, 
pelo menos não devemos contar qualquer pessoa entre 
eles. Necessariamente se encontram nas cidades muitos 
escravos, domiciliados e estrangeiros. Não são cidadãos. 
Chamamos com este nome apenas aqueles que compõem 
realmente o Estado como partes integrantes. É o número 
extraordinário de cidadãos que constitui uma grande ci­
dade, um grande Estado. Não pensaremos em chamar de 
“grande” a Cidade de onde vêm muitos operários e pou­
cos guerreiros. “Grande” e “povoado” são duas coisas dis­
tintas.

É difícil -  a experiência prova até que é quase im­
possível -  que um Estado ou mesmo uma cidade muito 
povoada seja bem governada. Dentre aquelas que consi­
deramos bem policiadas, não vemos nenhuma cuja po­
pulação seja excessiva.

Neste ponto, a razão se junta à experiência. A lei é 
uma certa ordem e a boa civilidade, para os cidadãos, não 
é senão a excelência da ordem estabelecida entre eles. 
Ora, o número muito excessivo não é suscetível de ordem. 
Só o poder divino pode introduzi-la ali, como fez no Uni­
verso. Mas não é nem na extensão nem no número que 
se observa a beleza. Por conseguinte, é necessariamente 
muito bela uma cidade onde se encontre a justa medida 
de grandeza. Esta proporção é determinada como em qual­
quer outro gênero, por exemplo, num gênero de animais,

86



Livro 11.

de plantas, de instrumentos. Grande demais ou pequeno 
demais, cada um deles não tem mais a mesma eficiência, 
perde até sua natureza e se torna inútil. Um navio que só 
tivesse um palmo ou que medisse dois estádios de com­
primento deixaria de ser um navio, pois sua pequenez ou 
sua excessiva grandeza o tornaria igualmente impróprio 
para a navegação16. O mesmo ocorre com uma cidade ou 
um Estado. Sua propriedade essencial é a suficiência de 
seus meios. Se uma cidade tiver poucos habitantes, pe­
cará por penúria; se os tiver em excesso, poderá subsis­
tir como nação, se contar com as coisas necessárias, mas 
já não será uma cidade. Com efeito, não se poderá estabe­
lecer nela uma boa ordem. Que general de exército con­
seguiria comandar uma multidão excessiva? Que homem 
conseguiria fazer-se entender, a menos que tivesse os pul­
mões de um estentor? Portanto, a primeira condição para 
uma cidade é ter uma quantidade de habitantes tal que 
possa bastar para todas as suas funções e proporcionar to­
das as comodidades da vida citadina. Por certo, ela pode 
exceder este número e ainda passar por Cidade. Mas isto 
não deve, porém, ir ao infinito. A própria natureza das fun­
ções políticas indica o termo do crescimento.

Estas funções são ou as dos governantes, ou as dos 
governados. As dos primeiros são nomear para os cargos 
e supervisionar os julgamentos. Ora, para ter bons juizes e 
para distribuir os cargos segundo o mérito, é preciso que 
os cidadãos se conheçam entre si e saibam o que vale^ 
cada um, sem o que os cargos não podem ser bérrrcüív 
feridos. Não é razoável proceder ligeiramente em nenhu­
ma destas duas escolhas, como acontece evidentemente 
em toda Cidade muito povoada. Ademais, ali se torna fá- „ 
cil para os estrangeiros e para os recém-chegados disper­
sar-se na multidão e infiltrar-se nos cargos.

87



A Política

Em suma, a grandeza de um Estado deve limitar-se à 
quantidade de habitantes que se pode alimentar-facilmen- 
te e cujo conjunto pode ser conhecido num só olhar.

Quase o mesmo é o que deve ser dito de seu terri­
tório. A medida mais conveniente é, sem dúvida, a que sa­
tisfaz mais do que suficientemente às suas necessidades, 
consistindo a suficiência em tirar de seu solo todo o ne­
cessário e não haver falta de nada.

Assim, o território será fértil em todo gênero de pro­
dução e extenso o bastante para que seus habitantes pos­
sam nele viver livremente e à vontade, contendo-se nos 
limites da temperança. É o que determinaremos com maior 
precisão nos Economica, quando tratarmos das aquisi­
ções e dos meios de subsistência, assim como do uso que 
deles podemos permitir-nos17. Pois não deixa de haver 
certa dúvida por causa da diversidade dos costumes, que 
levam os homens às duas extremidades da suntuosidade 
e da mesquinharia.

Quanto à localização do país, deve-se seguir a opi­
nião dos militares mais experientes, que pretendem que 
a sua entrada seja difícil para os inimigos e a saída fácil pa­
ra os habitantes; que, a exemplo da população, a exten­
são territorial possa ser apreendida com um olhar, para se 
poder perceber imediatamente onde é preciso socorro e 
levá-lo até lá,

A Boa Localização da Cidade

Se estiver em nosso poder escolhê-la segundo o de­
sejo, a situação da Cidade deve ser próxima do mar e do 
campo; assim, a ajuda seria fácil de um lugar para outro



e de toda parte, assim como a exportação e a importação 
das mercadorias. Haveria comodidade para transportar a 
madeira e todos os outros materiais do país.

No entanto, alguns pretendem e até não param de re­
petir que a facilidade resultante da proximidade do mar 
é contrária a uma boa ordem e até à população. O país é 
freqüentado por estrangeiros educados em outras lei$; a 
comodidade do mar faz com que se envie para o exterior 
ou se receba na cidade uma multidão de mercadores, o 
que é igualmente pernicioso para o Estado.

Mas não se podem evitar estes inconvenientes? Nes­
te caso, é evidente que a proximidade do mar é não ape­
nas mais segura para a cidade e suas dependências, mas 
também mais propícia à abundância.

Em primeiro lugar, para resistir mais facilmente aos 
inimigos, não é preciso que aqueles que têm que se de­
fender possam facilmente receber auxílio tanto pela terra 
quanto pelo mar? Se não puderem fazer uso destas duas 
saídas ao mesmo tempo, pelo menos lhes será mais fácil, 
possuindo as duas, usar contra os agressores a mais rápida.

Além disso, não é indispensável obter as coisas ne­
cessárias de que se carece e exportar o supérfluo? Mas é 
para si mesmo e não para os outros que o Estado deve 
comerciar. Somente a atração do lucro faz com que esta­
beleça em seu território mercados abertos a todos. Há/aí 
uma avareza condenável, e não é assim que um Estado 
ou uma cidade devem praticar o comércio.

Vemos hoje, em várias localidades, portos e ensea­
das comodamente situados com relação à cidade. Nem 
dentro dela nem muito longe, eles são fechados por mu-, 
ralhas e outras fortificações. Se a comunicação com o es­
trangeiro pode ser de alguma utilidade, ela a encontrará



A Política

em tal disposição; se apresenta alguns inconvenientes, se­
rá fácil preservar-se deles com leis que declarem qfôais são 
aqueles a que se pretende permitir ou não a entrada pelo 
ancoradouro e pelo porto.

Forças marítimas são necessárias até certa quantida­
de, não somente para si, mas também para os vizinhos, 
quer para ser temido por eles, quer para lhes prestar au­
xílio tanto por mar quanto por terra. O número e a gran­
deza dessas frotas devem ser proporcionais ao gênero de 
vida que adotam as pessoas do país. Se se tratar de uma 
capital que tem domínio sobre as outras, deve possuir algo 
com que sustentar esta posição. Todavia, não é necessá­
rio que ela seja povoada de marinheiros, pois tais pessoas 
não devem figurar entre os cidadãos.

Os soldados da marinha, pelo contrário, são livres e, 
assim como seus oficiais, provêm da infantaria. São eles 
que comandam os marinheiros. Quanto à tripulação, é 
completada com camponeses e lavradores dos arredo­
res. É o que se pratica em certos lugares, por exemplo He- 
racléia, cujas galeras estão sempre bem tripuladas, embo­
ra a cidade seja muito menor do que várias outras.

Quanto a sua comodidade intrínseca, é preciso, com  
relação à situação da cidade, prestar atenção a quatro 
coisas.

Em primeiro lugar, a salubridade é essencial; por con­
seguinte, devem-se preferir a exposição e os ventos do 
oriente por serem mais saudáveis e, subsidiariamente, a 
exposição do norte, por ser menos tempestuosa. Con­
vém de igual forma que haja em seu interior abundância 
de fontes ou, na sua falta, de amplas cisternas para rece­
ber toda a água da chuva, a fim de que não haja falta 
d’água em caso de cerco. Como o essencial é primeira­

90



Livro II.

mente cuidar da saúde dos habitantes (o que depende, so­
bretudo, da localização e da orientação, e depois da boa 
qualidade das águas), estes problemas merecem a maior 
atenção, pois nada é mais importante para a saúde do 
que aquilo que é de uso cotidiano e contínuo, como o ar 
e a água. Portanto, se as águas são raras ou de diversas 
qualidades, deve-se separar, como se faz nas cidades bem 
cuidadas, as que são boas para beber das que podem  
servir para outros usos.

Em seguida, é preciso que o local seja próprio para 
os exercícios e para as reuniões civis, tenha saídas fáceis 
para os cidadãos e acesso difícil para os inimigos e seja ain­
da mais difícil de sitiar. As fortalezas não convêm de igual 
maneira a todo Estado: são as oligarquias e as monar­
quias que têm cidades altas e cidadelas. As democracias 
amam os terrenos nivelados. Nem uns nem outros agra­
dam às aristocracias; elas preferem certo número de po­
sições naturalmente fortes.

Em terceiro lugar, no que se refere às casas particula­
res, elas serão bem mais agradáveis e mais cômodas se 
seu espaço for bem distribuído, com uma estrutura à ma­
neira moderna, ao gosto de Hipódamos18. Não é que, 
quanto à segurança em caso de guerra, elas antigamente 
não fossem melhor concebidas. A entrada era difícil para 
os estrangeiros, e a pilhagem para os inimigos. Seria bom 
misturar as duas práticas e, quando se constrói, imitar os 
vinhadeiros, na disposição de suas cepas. Não se alinharãp. 
todas as ruas de um extremo ao outro, mas apenas certas 
partes, tanto quanto o permitir a segurança e o exigir a de­
coração.

Enfim, a respeito das muralhas, dizer que elas não são 
necessárias, nas cidades que se vangloriam de valor e de



A Política

virtude, é pensar um pouco demais à maneira antiga. A 
experiência refutou, sob nossos olhos, essa fanfarronada, 
nas próprias cidades que se jactavam. Embora n^o seja 
muito honroso opor muros de defesa a guerreiros da mes­
ma têmpera que não têm uma grande vantagem numérica, 
é possível que os sitiantes consigam um tal acréscimo de 
forças que todo valor humano, mas com poucas pessoas, 
não possa resistir-lhes. Portanto, se não se quer morrer, 
nem se expor ao ultraje, deve-se considerar como uma 
das medidas mais autorizadas pelas leis da guerra manter 
suas muralhas no melhor estado de fortificação, princi­
palmente hoje, quando se imaginaram tantos instrumen­
tos e máquinas engenhosas para atacar fortificações. Não 
querer cercar as cidades com muros é como abrir o país às 
incursões dos inimigos e retirar os obstáculos de sua fren­
te, ou como se recusar a fechar com muros as casas par­
ticulares, de medo que os que nelas habitam se tomem  
medrosos. Deve-se refletir também que os que têm muros 
ao redor de suas cidades podem agir como se não os tives­
sem, opção que falta aos que não possuem essa proteção.

A D isposição Interior

De resto, não basta cercar uma cidade de muralhas, 
é preciso fazer com que elas sirvam ao mesmo tempo 
para ornamento da cidade e para as necessidades da 
guerra, tanto contra os antigos estratagemas como contra 
as invenções modernas. Pois, assim como os assaltantes 
buscam todos os meios para vencer, assim também é pre­
ciso fazer uso dos que foram descobertos e inventar ou­
tros para se defender. Raramente se tenta atacar os que es­
tão bem preparados para resistir.

92



Livro II.

Os muros serão divididos em corpos de guarda e bas­
tiões, situados em distâncias e lugares cômodos. Tal dis­
tribuição dará ensejo a que ali se instalem salas de refei­
ções públicas, já que, para estas, é preciso que a multidão 
dos cidadãos seja dividida em companhias.

Os templos dos deuses e suas salas de aparato, onde 
se realizam os banquetes dos magistrados, devem situar-se 
em lugar conveniente, nas mesmas fortificações. As me­
sas serão colocadas onde se quiser, contanto que não seja 
nos santuários ou em lugares reservados pela lei, como 
o local do tesouro e dos oráculos. A melhor posição para 
este tipo de edifício seria uma eminência elevada o bas­
tante para ser á sede da virtude e bastante fortificada pa­
ra defender as áreas circunvizinhas.

Convém que abaixo dessa fortaleza haja, como na 
Tessália, uma praça livre para os passeios, onde não haja 
nenhum comércio e onde não sejam admitidos nem la­
vradores, nem artesãos, nem outras pessoas semelhantes, 
se não forem chamadas pelos magistrados. Este lugar se­
ria ainda mais agradável se tivesse um local para exercí­
cios destinado à diversão dos anciãos, em que a decência 
distribuiria os lugares de acordo com a idade; os magis­
trados presidiriam ali os exercícios dos jovens e os ve­
lhos se sentariam junto aos magistrados. Sua presença se 
imporia e manteria os atores e os espectadores dentro 
dos limites do respeito e da modéstia.

O mercado deve ficar separado desta praça, num lo­
cal cômodo e apropriado para que a ele se conduzam toa­
das as mercadorias que vierem de todos os lugares, por 
terra e por água.

Sendo a parte eminente do Estado partilhada por sa­
cerdotes e magistrados, o refeitório dos sacerdotes deve

93



A Política

ficar perto dos templos. Mas a sala destinada à refeição dos 
magistrados subalternos e outros oficiais menos impor­
tantes, tanto da recepção dos contratos ou sentenças quan­
to dos adiamentos ou outro desses ministérios, ou então 
do controle dos mercados e da cidade, ficará nas proxi­
midades de uma encruzilhada e no lugar mais movimen­
tado, como o mercado onde se vendem os artigos de pri­
meira necessidade. Pois, ao passo que a outra praça de 
que falamos acima é vazia e livre, esta, pelo contrário, fi­
ca no centro das transações.

A mesma ordem será observada no campo. Haverá 
pequenos fortes destinados ao mesmo tempo a proteger 
a região e a abrigar tanto os oficiais chamados florestais 
quanto os chamados agrônomos. Deve também haver tem­
plos nas aldeias, consagrados uns aos deuses, outros aos 
heróis.

Mas por que determo-nos neste ponto mais tempo? 
Estes projetos pertencem ao domínio dos desejos; sua exe­
cução é um favor que só podemos esperar da sorte.

94



Das Funções e das Classes Sociais

CAPÍTULO VIII

As diferentes partes que compõem os seres não per­
tencem todas de tal forma à sua essência que seja preci­
so a sua reunião absoluta para constituir um corpo orga­
nizado. Esta lei geral aplica-se à Cidade. Embora úteis a 
sua organização, nem todas as partes que a compõem 
são elementos constituintes do corpo político. Em geral, 
nem todas as partes de um todo qualquer pertencem à es­
sência do gênero.

Com efeito, é evidente que existem elementos da Ci­
dade que são necessariamente comuns, como os alimen­
tos, o solo e outras coisas de primeira necessidade. Todos 
devem ter acesso a elas em todos os sistemas de igualda­
de ou de desigualdade. ■

Quando, porém, duas coisas não têm outra relação 
ftenão a simples destinação de uma a outra, quando não 
têm nada em comum e uma se limita a fazer e a outra a 
receber, não se pode dizer que elas pertençam ao mesmo 
todo. Assim, o instrumento e o trabalhador não fazem par­
te da obra, nem o arquiteto da casa, que não tem nada em 
comum com ele e é apenas o fim proposto à sua arte.

Pela mesma razão, embora o Estado precise de imcr- 
veis, estes imóveis não fazem parte do Estado. O mesmo

95



A Política

ocorre com os seres animados que fazem parte da rique­
za e do patrimônio de cada um.

Os Elementos N ecessários à Existência da Cidade

O Estado ou Cidade é uma sociedade de pessoas se­
melhantes com vistas a levar juntas a melhor vida possí­
vel. Sendo, portanto, a felicidade o maior bem e consis­
tindo no exercício e no uso perfeito da virtude, e sendo 
possível que alguns participem muito dela e outros pou­
co ou absolutamente nada, esta diversidade teve neces­
sariamente que produzir várias espécies de Estados e de 
governos, segundo o gênero de vida e os meios que cada 
povo emprega para alcançar o bem-estar.

Vejamos, pois, quais são as coisas que a sociedade 
política não pode dispensar. Aqueles que chamamos de 
seus membros devem necessariamente ocupar-se delas. 
Para isso, basta contar suas funções. A enumeração colo­
cará diante de nossos olhos o que buscamos. A Cidade 
precisa:

Is de víveres;
2- de artes e ofícios, pois a vida necessita de muitos 

instrumentos;
32 de armas, quer para manter a autoridade no inte­

rior e submeter os rebeldes, quer para repelir os assaltos 
injustos do exterior;

4“ de numerário para o comércio dos cidadãos entre 
si e para os negócios da guerra;

52 de ministros -  e é por aí que devíamos ter come­
çado -  para o culto divino, ministério que se chama sa­
cerdócio;

96



Livro II.

6- enfim, o que é de uma necessidade ainda mais 
indispensável, de conselhos e de tribunais que conheçam  
toda espécie de interesses e de direitos de cidadão para 
cidadão.

Estas são, aproximadamente, as funções e os funcio­
nários de que todo Estado precisa. Pois, mais uma vez, 
um Estado ou sociedade política não é uma massa qual­
quer, mas uma multidão que tem tudo de que precisa 
para subsistir por si mesma, suficiência que não existe se 
faltar uma destas coisas. Portanto, já que são estas as fun­
ções e profissões que constituem o Estado, deve haver 
necessariamente em todo Estado atos lavradores que 
lhe forneçam víveres, artesãos, militares, pessoas ricas, 
sacerdotes e gente que faça a inspeção das coisas neces­
sárias e úteis.

A Especialização das Funções

Uma vez determinadas estas funções, precisamos ver 
se todas indiferentemente devem ser comuns a todas as 
pessoas (pois poderia acontecer que todos fossem ao 
mesmo tempo lavradores, artesãos, membros da Assem­
bléia e juizes) ou se, pelo contrário, convém que cada 
um se especialize, ou ainda se algumas funções devem 
ser comuns e outras ser próprias a tais e tais pessoas.

Isto não ocorre uniformemente em todos os gover­
nos; pois, como especificaremos, pode haver governos -  / 
e há, efetivamente -  em que todos são admitidos em 
dos os cargos, enquanto que em outros alguns são reser­
vados a determinada classe. Provém daí a diferença daj; 
formas de governo, já que, nas democracias, todos parti-



A Política

cipam de todos os cargos sem exceção, e o inverso ocor­
re nas oligarquias.

Mas estamos procurando aqui a melhor constituição 
possível, isto é, a que melhor garanta a felicidade do Es­
tado. Ora, como vimos, é impossível separar a felicidade 
da virtude; portanto, é claro que num Estado tão perfei­
tamente constituído que não admita como cidadãos senão 
pessoas de bem, não apenas sob certos aspectos, mas in­
tegralmente virtuosos19, não devemos contar entre os ci-_ 
dadãos aqueles que exercem profissões mecânicas ou co­
merciais, sendo esse gênero de vida ignóbil e contrário à 
virtude; nem mesmo os lavradores, pois é preciso mais 
lazer do que eles têm para adquirir virtudes e para o 
exercício dos cargos civis.

Restam, portanto, os homens de guerra, os membros 
do Conselho que deliberam sobre o interesse público e 
os juizes que sentenciam sobre o direito dos pleiteantes. 
São estes, sem dúvida, os principais membros do Estado.

Pergunta-se se estas funções devem ser divididas ou 
se podem ser acumuladas. E também evidente que, uma 
vez que certas funções exigem idades diferentes -  uma 
exige prudência, a outra coragem - ,  devem empregar-se 
pessoas diversas.

Nada impede que elas passem em seguida de uns pa­
ra outros. É até bom que isto aconteça. Não podem per­
manecer sempre subordinadas pessoas que podem fazer 
violência ou impedir que a façam a si próprias, pois faz 
parte do poder das forças armadas conservar o Estado 
ou derrubá-lo. O único recurso é confiar as duas partes do 
governo aos mesmos indivíduos, não ao mesmo tempo, 
mas em épocas diferentes, segundo o mérito e a ordem 
da natureza: primeiro, na juventude, o comando da força

98



Livro II.

armada para defender o Estado; depois, quando madu­
ros, a autoridade para governá-lo. Tal distribuição não é 
apenas conforme às leis da natureza, mas convém igual­
mente ao interesse e à dignidade do Estado.

Convém que os cidadãos também tenham riquezas. 
Devem gozar de certa prosperidade, pois a cidadania não 
pode prostituir-se pelos trabalhadores manuais, nem por 
outras pessoas a quem a prática da virtude é desconheci­
da. Esta éu m a conseqüência de nossos princípios. Como 
a virtude é indispensável para a felicidade, a felicidade 
do Estado não deve limitar-se a uma de suas partes, mas 
abarcar a universalidade dos cidadãos ou dos proprietá­
rios. Somente são verdadeiros cidadãos aqueles aos quais 
pertencem os imóveis, pois a simples cultura quase que 
só pode convir a pessoas de condição servil ou bárbara, 
assim como aos camponeses que por nascimento estão 
ligados à terra.

De todas as funções que enumeramos, resta ainda a 
dos sacerdotes. Sabemos por antecipação como devemos 
provê-la. Convém não ligar ao culto divino senão cida­
dãos, e não se devem educar para o sacerdócio nem lavra­
dores que puxam arado, nem trabalhadores que saem de 
sua forja. Tendo a universalidade dos cidadãos sido dividi­
da em duas classes, a dos homens de guerra e a dos ho­
mens de lei, é aí que se devem tomar os ministros da reli­
gião. É justo, ademais, proporcionar aos magistrados algum 
descanso após longos serviços e, por conseguinte, preferi- 
los para as tranqüilas funções do sacerdócio.

Eis quais são os elementos necessários para a com­
posição de um Estado e quais são os membros do corpo  ̂
político. À classe dos instrumentos necessários perten­
cem os lavradores, os artesãos e todos os mercenários; à

99



A Política

dos cidadãos, os homens de guerra e de lei, quer exer­
çam estas funções de uma vez para sempre, quer as 
exerçam alternadamente.

Caráter Tradicional das Classes

Esta necessidade de dividir o Èstado em classes di­
versas, segundo a variedade das funções, e de separar os 
homens de guerra dos lavradores não é uma invenção de 
hoje, nem um segredo recém-descoberto pelos filósofos 
que se ocupam de política. Tal distinção foi introduzida 
no Egito pelas leis de Sesóstris e em Creta pelas de Mi- 
nos. Elas ainda subsistem atualmente nestes lugares.

Remonta igualmente a Minos a instituição das refei­
ções públicas. Todavia, elas se realizavam na Itália muito 
tempo antes. Os sábios do país contam que um certo Ita- 
lus foi rei na Enótria. Os habitantes tomaram seu nome e, 
em vez de enotrianos, se chamaram italianos. O nome de 
Itália ficou também para a costa da Europa entre o golfo 
de Cilética e o golfo Lamét Ico, distantes meia jornada um do 
outro20. Segundo estes historiadores, foi Italus quem, de 
pastores errantes, tornou os enotrianos lavradores seden­
tários. Entre outras leis que lhes deu, estabeleceu pela pri­
meira vez que comessem juntos. Este costume ainda hoje 
se observa entre alguns de seus descendentes, assim co­
mo algumas outras de suas leis. Os ópicos, antigamente 
chamados ou cognominados ausônios, nome que lhes 
ficou, habitavam a costa do Tirreno, e os caonianos, des­
cendentes dos enotrianos, a praia chamada Sirtes, entre 
a Iapígia e a Jônia. Foi, portanto, dessa região que veio a 
moda das refeições públicas, assim como veio do Egito

100



-Livro II-

, A ' u f : f r r ' ' L i 1 *!.
i.t;.Lry s i f

------ '*■ "f '’M fcV/Jri'% li L- . f - -

a divisão do povo em classes e gêneros, isso bem antes 
de Minos, que é muito posterior a Sesóstrjs.

É bem crível que muitas outras coisas foram inventa­
das várias vezes, talvez ao infinito, na longa seqüência dos 
séculos. Ao que parece, inicialmente a necessidade in­
ventou as coisas necessárias; em seguida, por adjunção, 
as que servem para um maior conforto e para ornamen­
to. O mesmo ocorre com a legislação e as constituições 
civis. Podemos conjecturar como elas são antigas pelo 
exemplo dos egípcios, que remontam à mais alta antigui­
dade e desde sempre tiveram leis e uma constituição. 
Cabe a nós aproveitar suas boas invenções e lhes acres­
centar o que lhes falta.

A Partilha dos Bens

Se o país deve pertencer aos homens de guerra e aos 
que governam o Estado, não pensamos, porém, como  
alguns21, que todas as riquezas devam ser comuns; acre­
ditamos apenas que seu uso deve ser comunicado como 
que entre amigos, de modo que a nenhum cidadão pos­
sa faltar o pão. Todos concordam que as mesas comuns 
e as refeições públicas convêm às cidades bem organiza­
das politicamente. Isto também nos agrada, mas é preci­
so que nelas todos os cidadãos sejam recebidos gratuita­
mente; caso contrário, não será fácil para aqueles que só 
têm o estrito necessário fornecer a sua parte e ainda ar­
car com o sustento de sua família.

Outro tipo de despesa comum a todo o Estado é 
do culto. É, portanto, necessário dividir a terra, primeira­
mente, em duas partes, deixando uma em comum e con-

101



A Política

signando a outra aos particulares; depois, se subdividirá 
cada fração em duas outras; das duas que restam para a 
nação, uma será destinada às despesas do culto, a outra 
às refeições públicas; quanto aos dois lotes de proprie­
dades privadas, um será nas fronteiras, outro perto da ci­
dade, a fim de que cada qual tenha sua subsistência ga­
rantida nos dois lugares. Por esse meio, sendo todos tra­
tados igualmente, não haverá injustiça e, se ocorrer uma 
guerra com os vizinhos, eles se entenderão melhor entre 
si. Agindo de outra maneira, uns se incomodariam pouco 
com a inimizade dos vizinhos, enquanto outros a teme­
riam muito, mais do que convém. Assim, em certos paí­
ses, existe uma lei que proíbe admitir cidadãos limítrofes 
dos países inimigos nas deliberações sobre a guerra a ser 
feita daqueles lados, por não serem capazes, em razão de 
seus interesses particulares, de bem discutir o assunto.

Quanto aos cultivadores, se for possível escolher, de­
vem ser todos escravos, mas nem de uma mesma nação 
ou de mesma tribo, nem audaciosos demais. Eles serão 
mais úteis nos trabalhos do campo e menos inquietantes 
para o Estado. Na falta de escravos, tomar-se-ão traba­
lhadores do país vizinho, de mesmo caráter que os aci­
ma. Os dos proprietários particulares lhes pertencerão e 
cultivarão suas terras, os da nação serão escravos públi­
cos e explorarão a gleba comum.

Já indicamos como se deve usar dos escravos e por 
que é melhor dar-lhes a todos, como recompensa, a pers­
pectiva da liberdade.



Livro III
Dos Governos



CAPÍTULO IX

Das Diversas Formas de Governo

A Constituição integral diz:
l 2 de quem e de que espécie de pessoas um Estado 

deve ser composto;
2- como deve ser governado para ser feliz e flores­

cente.
Este segundo ponto de vista leva-nos naturalmente 

ao exame destas questões: há apenas uma forma de 
governo ou várias? Se houver várias, quantas e quais são? 
Quais são as diferenças entre elas?

Começaremos pelas formas justas. Elas nos permiti­
rão imediatamente conhecer os excessos que as tornam 
injustas.

Os Critérios Distintivos: Número e Justiça

O governo é o exercício do poder supremo do Esta­
do. Este poder só poderia estar ou nas mãos de um só, ou 
da minoria, ou da maioria das pessoas. Quando o mo­
narca, a minoria ou a maioria não buscam, uns ou outros, 
senão a felicidade geral, o governo é necessariamente 
justo. Mas, se ele visa ao interesse particular do príncipe

105



A Política

ou dos outros chefes, há um desvio. O interesse deve ser 
comum a todos ou, se não o for, não são mais cidadãos.

Chamamos monarquia o Estado em que o governo 
que visa a este interesse comum pertence a um só; aris­
tocracia, aquele em que ele é confiado a mais de um, 
denominação tomada ou do fato de que as poucas pes­
soas a que o governo é confiado são escolhidas entre as 
mais honestas, ou de que elas só têm em vista o maior 
bem do Estado e de seus membros; república, aquele em 
que a multidão governa para a utilidade pública; este no­
me também é comum a todos os Estados.

Todos estes termos são bem escolhidos. Poucos ho­
mens excelem em mérito. Contudo, é possível que haja 
um ou alguns, em pequeno número, mas é difícil que se 
encontrem muitos homens eminentes em todos os gêne­
ros, sobretudo na espécie de valor que a profissão mili­
tar exige. Ele só pode ser adquirido nas nações guerreiras. 
Assim, a parte principal de tal Estado consiste em homens 
de guerra e seus primeiros cidadãos são os que portam 
armas.

Estas três formas podem degenerar: a monarquia em 
tirania-, a aristocracia em oligarquia; a república_em de­
mocracia. A tirania não é, de fato, senão a monarquia 
voltada para a utilidade do monarca; a oligarquia, para a 
utilidade dos ricos; a democracia, para a utilidade dos po­
bres. Nenhuma das três se ocupa do interesse público. 
Podemos dizer ainda, de um modo um pouco diferente, 
que a tirania é o governo despótico exercido por um ho­
mem sobre o Estado, que a oligarquia representa o go­
verno dos ricos e a democracia o dos pobres ou das pes­
soas pouco favorecidas.

106



Livro III.

D iscussão dos Critérios

Vale a pena determo-nos em cada uma destas formas 
para esclarecer as dúvidas que suscitam. Quando não nos 
limitamos à prática de uma arte, mas nos elevamos ao 
conhecimento de seus princípios não devemos omitir na­
da, nem nada tratar ligeiramente. É preciso, sobre cada 
ponto, achar a verdade em sua maior evidência.

Eis de início uma primeira crítica das definições que 
acabamos de dar: significando a democracia propriamen­
te o poder da multidão e a oligarquia o da minoria, nos­
sa definição não se revelaria falsa se houvesse mais ricos 
do que pobres e fosse a maioria de ricos que governas­
se ou, ao contrário, sendo eles superiores em número, fos­
sem governados por um número menor de pobres? Su­
ponhamos ainda o menor número para os ricos e a mul­
tidão para os pobres; se não houver outras espécies de 
Estado a não ser as seis que enumeramos, a que classe 
pertencerão as últimas que acabamos de imaginar: àquela 
em que domina a multidão dos ricos ou àquela em que 
se sobressai uma minoria de pobres? Deveríamos inven­
tar nomes para elas? Não é preciso. A minoria e a maio­
ria devem ser encaradas apenas como acidentes, um da 
oligarquia, outro da democracia, sendo comum em todos 
os lugares que haja poucos ricos e muitos pobres. A es­
quisitice destes casos particulares não deve, portanto, im­
pedir que a oligarquia se distinga pela riqueza e a demo­
cracia pela pobreza. Assim, quer formem a minoria ou a 
maioria, se são os ricos que comandam, será sempre a oli­
garquia; se são os pobres, a democracia. Mais uma vez, 
é um acaso muito raro que haja poucos pobres c muitos 
ricos. Mas todos podem ser livres. Ora, a administração

107



A Política

da coisa pública é disputada pela liberdade e pela opu­
lência.

A causa de tantas espécies de governo é a quantidade 
das diversas partes de cada Estado. Pode-se ver que eles 
são compostos de famílias; que nesta multidão uns são 
ricos, outros pobres e outros estão numa situação média; 
que entre os pobres e os ricos uns se dedicam à profissão 
das armas, outros permanecem civis; que entre aqueles 
que formam o que chamamos de povo uns são lavrado­
res, outros mercadores, outros ainda artesãos e trabalha­
dores manuais; que entre os próprios nobres também há 
diferença pela riqueza e extensão do patrimônio, que 
permite a alguns deles, entre outras coisas, criar cavalos, 
o que não é fácil para os de fortuna medíocre.

A oligarquia, por exemplo, estabeleceu-se desde os 
tempos mais remotos em todos os lugares que tinham na 
cavalaria a sua principal força, como os eretrianos, os de 
Cálcides, os magnésios do Meandro e vários outros po­
vos asiáticos. Montava-se a cavalo para combater os ini­
migos dos arredores.

Além das diferenças de riqueza, há também as que 
são criadas pelo nascimento, pelo mérito ou por qualquer 
outra prerrogativa'. Dissemos no capítulo precedente quan­
tas classes necessárias há em todo Estado. Em alguns Es­
tados, todas são admitidas ou admissíveis no governo; em 
outros, só algumas são aceitas. Donde se segue que há 
várias espécies de Estados, tão diferentes entre si quanto o 
são suas partes integrantes. Com efeito, sua Constituição 
não é senão a ordem dos poderes ou magistraturas que 
nelas se distribuem a todos, ou então segundo a espécie 
e igualdade comum admitida quer entre os pobres, quer 
entre os ricos, quer entre ambos. Portanto, deve haver

108



.Livro III.

tantas formas de governo quantas ordens estabelecidas 
segundo estas superioridades, em qualquer gênero que for 
e segundo estas diferenças entre as partes integrantes.

A M onarquia

Eis o lugar natural para tratar da monarquia, que colo­
camos entre os grandes governos. Devemos dizer, inicial­
mente, se só há uma espécie de monarquia ou se há várias.

Que haja muitas e nem todas se pareçam é algo mui­
to fácil de observar.

No Estado da Lacedemônia, por exemplo, há uma 
monarquia das mais legítimas, mas o poder do rei não é 
absoluto, a não ser quando o monarca estiver fora de seus 
Estados e em situação de guerra, pois então ele tem a 
autoridade suprema sobre seu exército. Além disso, ele 
tem no interior a superintendência do culto e das coisas 
sagradas. Esta espécie de monarquia não é, pois, senão 
um generalatoperpétuo, com plenos poderes, sem porém  
ter o direito de vida e de morte, a não ser em certo domí­
nio ou, nas expedições militares, quando se está comba­
tendo, como era costume antigamente. É o que se chama 
lei do golpe de mão. Homero refere-se a ela. Segundo ele, 
Agamêmnon, na Assembléia do povo, tolerava as pala­
vras menos respeitosas. Fora dali, de armas na mão, 
tinha o poder de morte sobre os soldados delinqüentes. 
Assim, Homero o faz dizer: /

Aquele que eu vir perto dos barcos sombrios /  
Furtar-se como covarde dos perigos e dos trabalhos _ 
De minha justa cólera nada poderá salvá-lo,
Sua vida estará em minhas mãos: ele esperará em vão

109



A Política

Escapar aos abutres com fome de carne,
Os cães dispersarão seus restos mutilados.
O comando militar inamovível é, portanto, um pri­

meiro tipo de monarquia, sendo umas hereditárias e ou­
tras eletivas.

Encontramos exemplos de outra espécie de monar­
quia junto a alguns bárbaros. Os reis têm ali um poder 
que se aproxima do despotismo, mas é legítimo e here­
ditário. Tendo os bárbaros naturalmente a alma mais ser­
vil do que os gregos e os asiáticos, eles suportam mais 
do que os europeus, sem murmúrios, que sejam gover­
nados pelos senhores. E por isso que essas monarquias, 
embora despóticas, não deixam de ser estáveis e sólidas, 
fundadas que são na lei e transmissíveis de pai para filho. 
Pela mesma razão, sua guarda é real, e não tirânica, pois 
os reis são protegidos por cidadãos armados, ao passo 
que os déspotas recorrem a estrangeiros. Aqueles gover­
nam de acordo com a lei súditos de boa vontade; estes, 
pessoas que só obedecem contrafeitas. Aqueles são pro­
tegidos pelos cidadãos; estes, contra os cidadãos. São, por­
tanto, dois tipos diferentes de monarquia.

Outra espécie, usual entre os antigos gregos, é a que 
se chama Aisymnetia ou despotismo eletivo22. O poder 
concedido pelo povo era diferente do dos reis bárbaros, 
não por ser contra a lei, mas unicamente porque não era 
nem ordinário, nem transmissível. Uns o conservavam por 
toda a vida, outros por um prazo fixado ou apenas para 
alguns negócios, como Pítaco, que os mitilenos elege­
ram contra os banidos chefiados por Antimênides e pelo 
poeta Alceu que, cheio de fel e de furor, o menciona em 
um de seus poemas. Ele censura seus concidadãos por 
terem colocado sua miserável pátria sob a tirania de um

110



Livro III.

Pítaco, homem de baixa extração e sem maior mérito do 
que ter sido bajulador nas Assembléias. Estes principados 
são, portanto, ao mesmo tempo despóticos pela maneira 
com que a autoridade é exercida e reais pela eleição e 
pela submissão espontânea do povo.

A quarta espécie de monarquia real é a monarquia 
dos tempos heróicos, que, por sua constituição, era vo­
luntária e hereditária. Os primeiros monarcas foram os 
benfeitores do povo pelas artes que lhe trouxeram, pela 
guerra que travaram por ele, pelo cuidado que tiveram 
de reuni-lo ou pelo território que lhe consignaram. Aceitos 
como reis, transmitiram por sucessão sua coroa à poste­
ridade. Possuíam a superintendência da guerra e dos sa­
crifícios que não os da alçada dos sacerdotes; além disso, 
julgavam os processos, uns sem jurar, outros sob a auto­
ridade do juramento que prestavam ao elevar o cetro.

Os reis dos primeiros séculos tinham autoridade sobre 
todos os negócios de Estado, tanto dentro quanto fora, e 
para sempre. A partir daí, quer porque abandonaram por 
si mesmos uma parte da autoridade, quer porque tenham 
sido despojados dela pelo povo, foram reduzidos em  
alguns Estados à simples qualidade de soberanos sacrifi­
cadores ou pontífices e, nos lugares onde se conservou 
o nome de rei, à simples faculdade de comandar os exér­
citos além das fronteiras.

Assim, há quatro espécies de monarquia:
-  a primeira, que é a dos tempos heróicos, precede 

de uma submissão livre e voluntária, mas limitada à cer­
tos objetos, como a guerra, os julgamentos e o culto;

-  a segunda, a dos bárbaros, ligada a certa' raça e 
despótica, mas conforme a lei ou convenção primitiva; -

-  a terceira, Aisymnética, que é também um despo­
tismo eletivo;

u i



A Política

-  a quarta, à maneira da Lacedemônia, isto é, uma 
autoridade perpétua e transmissível aos descendentes so­
bre as coisas da guerra.

Mas existe ainda uma quinta espécie: é a soberania 
que uma cidade isolada ou uma nação inteira conferem a 
um só, sobre todas as pessoas e sobre as coisas comuns, 
para governá-las à maneira do pai de família. Assim como 
o poder doméstico é de algum modo a monarquia de uma 
casa ou família, assim também a monarquia é uma espé­
cie de regime paternal e familiar de uma cidade, de uma 
nação ou de várias.

Entre estas diferentes espécies de monarquias, ape­
nas duas merecem alguma atenção: estas de que acaba­
mos de falar e a da Lacedemônia. A maioria das outras 
não são senão espécies médias entre elas, menores em po­
der do que a monarquia em sua plenitude, mas mais con­
sideráveis do que a da Lacedemônia.

A A ristocracia

O nome de aristocracia convém perfeitamente ao re­
gime que já mencionamos acima, pois não se deve, com  
efeito, dar este nome senão à magistratura composta de 
pessoas de bem sem restrição e não a essas boas pessoas 
em que toda a retidão se limita ao patriotismo. Na aristo­
cracia, o título de bom cidadão é sinônimo de nobreza. Os 
bons cidadãos dos outros Estados só são bons para sua 
Constituição.

Existem, porém, algumas outras Repúblicas, também 
honradas com o nome de aristocracias, que diferem dos 
Estados oligárquicos e da República propriamente dita.

112



Biblioteca On^xí
.Livro III_________________________________

São aquelas em que os magistrados são eleitos não ape­
nas em razao de sua riqueza, mas pelo méritq. Embora 
diferente das duas de que acabamos de falar, esta forma 
também se chama aristocrática. Nos próprios Estados em 
que não se cuida tanto da virtude não deixa de haver pes­
soas com reputação de probidade. Há, portanto, um ar 
de aristocracia em toda parte onde se observa a virtude, 
embora sejam prezadas também a riqueza e a populari­
dade, como entre os lacedemônios, que unem a popula­
ridade às considerações devidas à virtude. São estas duas 
espécies de aristocracia, além da primeira, as únicas a me­
recerem o nome de excelente e perfeita República.

Numa última forma serão compreendidas, se se qui­
ser, as Repúblicas que se inclinam um pouco mais para 
a oligarquia.

A “R epública”

Resta-nos falar da “República” propriamente dita. Re- 
servamo-la para o final não por ser uma depravação da 
aristocracia, de que acabamos de falar (pois é normal 
começar, como fizemos, pelas formas puras e depois ir às 
formas desviadas), mas porque ela reúne o que há de bom 
em dois regimes degenerados, a oligarquia e a democra- 
cia23/Assim, a excelência deste governo será mais fácil de 
compreender mais adiante, quando tivermos exposto o 
que diz respeito aos dois sistemas de que ele é apenas unia 
mistura.

Chamamos comumente “republicanas” as formas que 
se inclinam para a democracia e “aristocráticas” as que fen­
dem para a oligarquia, porque é mais comum encontrar

113



A Política

saber e conhecimento entre os ricos. Ademais, os ricos são 
menos expostos à tentação de agir mal, possuindo o que 
seduz aos outros. É por isso que os chamam de fidalgos, 
cavalheiros e notáveis. Assim, propondo-se a aristocracia 
a dar preferência aos bons e honestos cidadãos e pos­
suindo as oligarquias maior número destes cidadãos do 
que outras, é impossível que um Estado governado por 
tais pessoas não tenha boas leis; da mesma forma, não 
podemos chamar de aristocracia o Estado governado por 
más leis: seria uma ponerocraciau.

Mas, para que um Estado seja bem organizado poli­
ticamente, não basta que tenha boas leis, se não cuidar 
da sua execução. A submissão às leis existentes é a pri­
meira parte de uma boa ordem; a segunda é o valor in­
trínseco das leis a que se está submetido. Com efeito, 
pode-se obedecer a más leis, o que acontece de duas 
maneiras: ou porque as circunstâncias não permitenxme- 
lhores, ou porque elas são simplesmente boas em si, sem 
convir às circunstâncias.

A aristocracia consiste principalmente em atribuir os 
cargos mais altos segundo o mérito. A virtude é seu pri­
meiro objeto; a riqueza, o da oligarquia; a liberdade, o 
da democracia.

Estes três governos têm por máxima comum decidir 
pela maioria das opiniões. Em todos os três, o que é de­
cidido pela maioria dos que têm estatuto de cidadãos e, 
nesta qualidade, participam do governo adquire força de 
lei. É principalmente isto que caracteriza o verdadeiro 
Estado. Só os Estados mistos consideram ao mesmo tem­
po os ricos e os pobres, a opulência e a liberdade, pois 
os ricos quase em toda parte desempenham o papel de 
aristocratas.

114



Livro III.

Como há três razões para pretender a igualdade no 
governo, a saber, a liberdade, a opulência e a virtude (pois 
a nobreza, tida como a quarta, é apenas uma conseqüên­
cia da virtude unida à antiguidade da riqueza), a combina­
ção de duas dessas razões, isto é, dos pobres com os ricos, 
deve sem problemas chamar-se República; a combinação 
das três, aristocracia, nome que -  pondo de lado a verda­
deira e pura aristocracia de que falamos mais acima é que 
é a primeira de todas -  lhes convém bem mais do que 
qualquer outro, apesar da mistura das formas.

O que dissemos leva-nos naturalmente a saber como 
a República se forma da democracia e da oligarquia, e 
como ela deve ser constituída. Ao mesmo tempo, logo 
veremos como é preciso definir a democracia e a oligar­
quia, e como se distinguem. Feita esta distinção, basta fa­
zer com que se liguem, isto é, tomar alguma parte das duas 
e reuni-las; teremos então a República que procuramos.

Há três maneiras de fazer este amálgama ou combi­
nação:

A primeira é reunir a legislação das duas sobre algu­
ma matéria, por exemplo, sobre a ordem judiciária. Na 
oligarquia, a lei não concede aos pobres nenhum salário 
para administrar a justiça e estabelece penas contra os 
ricos, caso se recusem a fazer parte de uma assembléia; 
na democracia, a lei dá um salário aos pobres mas não 
aplica nenhuma pena aos ricos. A mistura conveniente ao 
Estado, que ocupa o meio entre estes governos e é com­
posta pelos dois, é conceder o salário aos pobjres e apli­
car a multa aos ricos.

nam os dois regimes. Entre admitir nas Assembléias).ge­
rais os que não têm nenhuma renda ou muito pouca le só

Uma segunda maneira é ficar no meio do que

115



A Política

aceitar os que têm muita, a média é receber os de rendi­
mentos modestos.

Um terceiro modo é acolher do governo oligárquico 
e do democrático o que cada um tem de bom. É demo­
crático, por exemplo, escolher os magistrados por sor­
teio; oligárquico, elegê-los; democrático, não considerar 
a renda; oligárquico, tê-la em consideração. Portanto, 
convirá à aristocracia e à República tomar emprestado das 
duas, isto é, da oligarquia, as eleições, e da democracia, 
a elegibilidade sem consideração pela renda.

Estas são as maneiras de mesclar. Mas a perfeição do 
amálgama é não mais se poder dar o nome de oligarquia 
e de democracia ao governo misto que dela resulta. A 
dificuldade de qualificação torna-se índice de excelência. 
Tomar os dois extremos é também propriedade do justo 
meio.

É o que se observa no Estado da Lacedemônia. Mui­
tos, com efeito, o colocam na classe das democracias, 
porque ele tem muitas instituições dessa natureza. Na edu­
cação das crianças, a comida é a mesma para os filhos 
dos ricos e para os dos pobres, a mesma instrução, a mes­
ma severidade no trato; na idade seguinte, o mesmo gê­
nero de vida quando se tornam homens. O rico não tem 
ali nenhum sinal exterior que o distinga do pobre; ambos 
comem da mesma carne nas refeições públicas, vestem- 
se com os mesmos tecidos, que o pobre, qualquer que 
seja ele, pode com facilidade obter. Além disso, das duas 
maiores magistraturas, o povo designa uma e participa 
da outra; elege os senadores e administra a eforia. Outros, 
porém, consideram oligárquico este mesmo governo, por­
que tem muitas coisas em comum com a oligarquia; prin­
cipalmente, que todos os seus magistrados são eleitos e

116



.Livro III_____g (j

nenhum é escolhido por sorteio, poucos têm o poder de 
condenar à morte ou ao banimento, etc.

Num Estado bem equilibrado, é preciso que os dois 
elementos sejam observados e nenhum dos dois se so­
bressaia demais; que ele tenha, além disso, meios para se 
conservar a si mesmo, sem precisar de auxílios de fora, 
de maneira que ele deva sua salvação não à benevolên­
cia dos vizinhos, o que pode acontecer com os Estados de­
pravados, mas ao contentamento de todos os seus mem­
bros, dos quais não há nenhum que deseje outro governo.

A Tirania

Resta-nos estudar o que chamam oligarquia, demo­
cracia e tirania.

Em toda a extensão da corrupção, é fácil ver qual é a 
pior e qual vem a seguir. Quanto mais a monarquia se 
aproxima idealmente do governo celeste, mais sua altera­
ção é detestável. A monarquia não passa de um vão nome, 
se não se distingue pela grande excelência de quem reina. 
O vício mais diametralmente contrário à sua instituição é a 
tirania. Portanto, é também o pior dos governos.

Trataremos dela, não porque mereça longos discur­
sos, mas para não omiti-la, tendo-a anunciado na indica­
ção do número dos governos25.

Ao tratar da monarquia propriamente dita, distingui­
mos no mesmo passo duas espécies de tiranias bastante 
análogas entre si e com relação à monarquia,, bastante su­
jeitas à passagem de uma à outra, sendo ambas legítimas. 
Certos povos bárbaros elegem reis aos quais dpncedem 
um poder absoluto. Entre os antigos gregos, hajrn igual-

/
117



A Política

mente monarcas que eram chamados de Aisymnetas, um 
pouco semelhantes a estes reis. O que distingue estes Es­
tados é que eles eram ao mesmo tempo legítimos -  por 
ter sido a monarquia concedida voluntariamente -  e tirâ­
nicos -  porque o poder se exercia despoticamente e con­
forme o arbítrio dos príncipes.

A terceira espécie de tirania* aquela que mantém pro­
priamente o nome, em oposição à monarquia, e que mais 
o merece, é a do homem sem qualquer responsabilidade 
ou censura que comanda em seu próprio interesse, e 
não no de seus súditos, outros seus semelhantes, não ra­
ro melhores do que ele; domínio que, por isso mesmo, 
é, no que tange a eles, involuntário, pois homens livres 
não podem suportar de boa vontade tal aviltamento.

A Oligarquia

A oligarquia ocupa o segundo lugar entre os gover­
nos depravados26. É bastante distinta da aristocracia.

A primeira forma de oligarquia é aquela em que as 
magistraturas são dadas às grandes riquezas. Excluem-se 
os pobres, embora sejam maioria, mas quem quer que 
tenha alcançado o grau de riqueza prescrito é apto para 
os cargos. Tal índice mantém-se até nos limites da mais“ 
simples mediocridade. Isto basta para ser admitido nos 
cargos. Como os participantes são a maioria, é necessa­
riamente a lei e não o capricho que domina. Eles são 
tanto menos tentados a aspirar à monarquia quanto suas 
faculdades são mais modestas e, não possuindo nem ri­
queza suficiente para viverem desocupados, nem tampou­
co que seja preciso alimentá-los à custa do público, eles 
preferem à sua própria dominação a da lei.

118



A segunda espécie é aquela em que os proprietários 
são minoria, mas mais ricos do que os da precedente. 
Sendo mais poderosos, querem também ter mais autori­
dade. Para isso, escolhem como colegas gente de seu tipo. 
Os postos são concedidos aos mais ricos e nomeiam a si 
próprios em caso de vacância. Se a escolha se fizesse 
entre todos, seria aristocrática; o que a torna oligárquica 
é que ela se faz numa classe determinada. Todavia, não 
sendo poderosos o suficiente para governar sem leis, 
transformam em leis a preferência que se arrogam.

, Se seu número diminuir e sua riqueza tiver novos 
aumentos, forma-se um terceiro grau de oligarquia, np 
qual, aproveitando a ascendência que adquiriram por 
seus postos, fazem com que se ordene por uma nova lei 
que seus filhos serão seus sucessores.

A quarta é aquela em que ocorrem as mesmas coi­
sas, mas dominam os magistrados e não a lei. Tendo au­
mentado ainda mais sua riqueza e seu crédito, a potên­
cia dos oligarcas aproxima-se da monarquia. Este vício é 
semelhante tanto à tirania que se introduz nas monar­
quias quanto à última espécie de democracia, de que fa­
laremos. Chama-se dinastia ou, mais exatamente, politi- 
rania esta espécie de oligarquia27.

____________________________ Livro III____________________________

A D em ocracia

Não se deve, como costumavam fazer certas pessoas, 
definir simplesmente a democracia como o governo em 
que a maioria domina. Nas próprias oligarquias e eiji 
qualquer outra parte, é sempre a maioria que se sobres­
sai. Nem tampouco a oligarquia é o regime daVninoria.

119



A Política

Seja um povo composto de mil e trezentas pessoas ao 
todo; dentre estas mil e trezentas pessoas, suponhamos 
mil ricas que excluem do governo os trezentos pobres, 
embora livres e semelhantes a elas a qualquer outro res­
peito; ninguém dirá que isso é uma democracia. Da mes­
ma forma, se os pobres, embora em menor número, fo­
rem mais poderosos do que os ricos, ninguém chamará 
a isso de oligarquia. Nenhuma outra Cidade tampouco o 
seria, se os ricos não fossem admitidos nos cargos. Por­
tanto, deve-se antes chamar democracia o Estado que os 
homens livres governam, e oligarquia o que os ricos go­
vernam. O acidente faz com que o número seja maior ou 
menor, sendo o comum que o maior número seja o dos 
homens livres e o menor, o dos ricos.

Se os poderes se distribuíssem de acordo com a es­
tatura, como acontece, segundo certos autores, na Etiópia, 
ou de acordo com a beleza, haveria oligarquia, porque a 
beleza e a alta estatura não pertencem ã maioria. Mas es­
tas não são diferenças suficientes, nem próprias para ca­
racterizar estes Estados.

Sendo a democracia, como a oligarquia, capaz de^ 
conter diversos elementos, é preciso ter como certo que 
não há democracia numa nação onde poucos homens 
livres comandam um maior número de pessoas que não 
o são, como em Apolônia, no mar Jônio, e em Tera, cida­
des em que, sem considerar a maioria, os cargos se con­
centravam nas mãos de um pequeno número de habi­
tantes, mas todos nobres e de raízes muito antigas no lu­
gar. Tampouco seria uma democracia se os ricos só fos­
sem superiores pelo número, como ocorria antigamente 
em Colofão, onde, antes da guerra dos lídios, a maior 
parte dos cidadãos possuía grandes heranças. Em contra-

120



Livro III.

partida, trata-se de uma democracia quando os homens 
livres e pobres, formando a maioria, são senhores do Es­
tado, ao passo que há oligarquia quando governam os 
ricos e os mais nobres, embora inferiores em número.

Eis, portanto, vários tipos de regimes. Sabemos a ra- f  
zão disso. Para conhecer sua natureza e suas causas, 
deve-se retomar o princípio evocado mais acima28, em vir­
tude do qual um Estado ou uma Cidade não é um todo 
homogêneo, mas sim composto de várias partes, como o 
animal. Se quisermos formar as diferentes espécies de ani­
mais, começaríamos por separar tudo o que este animal 
deve necessariamente ter, como certos órgãos das sensa­
ções, as partes necessárias para receber e digerir os ali­
mentos, tais como a boca e o ventre, além dos órgãos do 
movimento. Depois de ter esgotado a enumeração de to­
dos os membros necessários e de todas as diferenças em 
cada espécie (isto é, todos os gêneros de bocas, de ven.- 
tres e de órgãos tanto da sensação como do movimento), 
o número de todas as suas combinações possíveis dará a 
quantidade de espécies animais, pois é impossível que o 
mesmo animal reúna várias diferenças de boca e de ore- 

*lhas. Portanto, tomando todas estas combinações, have­
rá tantas espécies de animais quantas combinações de 
partes necessárias. O mesmo ocorre com os Estados ou 
sociedades políticas.

Como já dissemos mais de uma vez, elas são com­
postas de vários elementos. Há, com efeito, várias classes ( 
de plebeus ou de nobres.

A primeira classe dos plebeus, ocupada em nos pro­
porcionar alimentos, é numerosa: compõem-na os agri­
cultores,;

a segunda, a dos artesãos, exerce os ofícios de pri- 
■"** meira necessidade ou de luxo ou de bem-estar que um

121 \



A Política

Estado não pode dispensar, quer para viver, quer para 
ter mais conforto;

a terceira, a dos comerciantes, freqüenta as praças e 
aí expõe, para comprar, revender ou exportar, as merca­
dorias ou os trabalhos dos outros;

a quarta, dos homens de mar, dos quais uns são guer­
reiros, outros comerciantes, outros fazem transportes, ou­
tros se dedicam à pesca. Uns e outros abundam em alguns 
lugares, como os pescadores em Tarento e em Bizâncio, 
os marinheiros em Atenas, os negociantes na ilha de 
Egina e em Quios, os barqueiros em Tenedos. Devem-se 
juntar a eles os trabalhadores manuais e todos os que 
não são abastados o suficiente para ficar sem fazer nada, 
os que não nasceram de pai e mãe livres e toda espécie 
de populaça semelhante.

As classes dos nobres, enumeradas a seguir, se devem 
ou à riqueza, ou ao nascimento, ou ao mérito, ou ao sa­
ber, ou a alguma outra diferença igualmente notável;

a quinta, a dos guerreiros, não é menos necessária 
que as outras, a menos que se queira capitular diante do 
primeiro agressor, pois não é impossível encontrar no 
interior de uma cidade um amontoado de covardes nas­
cidos para a escravidão. Enquanto o Estado deve bastar- 
se a si mesmo, essas, pessoas estão naturalmente na 
dependência de outrem29;

uma sexta classe, a dos magistrados, é necessária caso 
surjam litígios entre as cinco outras classes, para que haja 
alguém que os termine e faça justiça a quem é devido.

Assim como entre as partes do animal se deve colo­
car a alma numa posição bem superior ao corpo, deve- 
se também, na organização de um Estado, colocar bem 
antes e bem acima das partes relativas às necessidades

122



Livro III.

da vida corporal o exército, os tribunais e o Conselho, que 
são como que a alma da vida civil, sobretudo o Conse­
lho, que é como que o seu intelecto. Se todas estas fun­
ções são essenciais ao Estado, não resta dúvida de que o 
exército seja uma de suas partes integrantes;

a sétima classe é a dos ricos, que satisfazem às ne­
cessidades do Estado com suas riquezas;

a oitava é composta de oficiais ministeriais e de fun­
cionários públicos. Como o Estado não pode existir sem  
magistrados e precisa de homens capazes de realizar 
suas funções, precisa também de pessoas que executem  
suas ordens e estejam encarregadas do serviço, quer pa­
ra sempre, quer alternadamente. De resto, para que esta 
parte da ordem pública de que acabamos de falar, que se 
divide entre a deliberação sobre-os negócios de Estado e 
o julgamento das contestações privadas, seja bem e devi­
damente administrada, são necessárias personalidades 
versadas em direito e política.

Parece, e esta é a opinião de muitos, que várias des­
sas faculdades são compatíveis e é possível, por exem ­
plo, ser ao mesmo tempo soldado e lavrador ou artesão, 
e a mesma pessoa pode igualmente ser conselheiro do 
Estado, senador e juiz. Não faltam pessoas que presumem 
tanto de si mesmas que acreditam ser capazes de várias 
magistraturas. Mas é impossível que as mesmas pessoas 
sejam pobres e ricas. Os pobres e os ricos parecem, por­
tanto, formar a principal divisão das classes do Estado. 
Aliás, como de ordinário uns contam um número bem 
pequeno e outros um numero bem maior, é claro que 
são partes contrárias entre si. Assim, é pela preponderân­
cia de cada um deles que distinguimos os regimes entre 
democracia e oligarquia.

12;



A Política

Mostremos agora como a democracia se divide ela 
própria em várias espécies. Nós as distinguiremos, con­
forme todas as classes do povo participem do governo, 
ou apenas algumas, com exclusão das demais30.

A primeira espécie é aquela em que os poderes se 
distribuem segundo as posses até certa mediocridade, de 
modo que são admitidos todos aqueles que chegam a 
este ponto, com exceção dos que ficam abaixo e dos 
que se arrüinaram. Quando os lavradores e outras pes­
soas de fortuna medíocre são admitidos, o governo pros­
segue de acordo com a lei; por um lado, trabalhando, eles 
têm de que viver, mas por outro não têm condições de per­
manecer sem fazer nada; de modo que, uma vez feita a 
Constituição, só se reúnem para negócios urgentes e indis­
pensáveis. O acesso é aberto a todos, assim que adqui­
ram a renda prescrita pelas leis. Se alguém fosse excluído, 
seria a oligarquia; de resto, se não se tem nenhuma ren­
da, é quase impossível ter o lazer suficiente para se ocupar 
da coisa pública. Esta admissibilidade de todos os pro­
prietários é a primeira espécie de democracia.

A  segunda espécie reconhece-se pelo direito de voto 
nas eleições que se realizam na Assembléia; todos são 
admitidos, se seu nascimento for digno, mas somente são 
elegíveis os que têm meios de viver sem trabalhar. As leis 
são respeitadas nesta democracia porque os cargos só 
proporcionam honra, e não lucro.

A terceira espécie é a que admite no governo todos 
os que são livres, mas, não oferecendo nenhum atrativo 
à cupidez, não sofre a concorrência perigosa de um nú­
mero excessivo de pretendentes, de modo que a lei é 
necessariamente respeitada.

A quarta é aquela que se introduziu em último lugar 
nas Cidades que se tornaram maiores e mais opulentas

124



Livro III.

do que eram nos primeiros tempos. Ela exibe a igualdade 
absoluta, isto é, a lei coloca os pobres no mesmo nível 
que os ricos e pretende que uns não tenham mais direi­
to ao governo do que os outros, mas que a condição des­
tes e daqueles seja semelhante. Pois se a alma da demo­
cracia consiste, como pensam alguns, na liberdade, sen­
do todos iguais a este respeito, devem ter a mesma parte 
nos bens civis e principalmente nos grandes cargos; e, 
como o povo é superior em número e o que agrada à 
pluralidade é lei, tal Estado deve necessariamente ser po­
pular. Mas, se todos são indistintamente admitidos no go­
verno, é a massa que se sobressai e, sendo os pobres as­
salariados, podem deixar o trabalho e permanecer ocio­
sos, não os reterido em casa a preocupação com seus 
próprios negócios. É, pelo contrário, um obstáculo para 
os ricos que não assistem às Assembléias nem se preo­
cupam com o papel de juiz. Resulta daí que o Estado cai 
no domínio da multidão indigente e se vê subtraído ao 
império das leis. Os demagogos calcam-nas com os pés 
e fazem predominar os decretos. Tal gentalha é desco­
nhecida nas democracias que a lei governa. Os melhores 
cidadãos têm ali o primeiro lugar. Mas onde as leis não 
têm força pululam os demagogos. O povo torna-se tirano. 
Trata-se de um ser composto de várias cabeças; elas do­
minam não cada uma separadamente, mas todas juntas. 
Não se sabe se é desta multidão ou do governo alterna­
do e singular de vários de que fala Homero quando diz 
que “não é bom ter vários senhores”. De qualquer modo, 
o povo, tendo sacudido o jugo da lei, quer governar só e 
se torna déspota. Seu governo não difere em nada d;i ti­
rania. Os bajuladores são honrados, os homens de bem 
sujeitados. O mesmo arbítrio reina nos decretos tio pT>vo 
e nas ordens dos tiranos. Trata-se dos mesmos costumes.

12!



A Política

O que fazem os bajuladores de corte junto a estes, fazem 
os demagogos junto ao povo. Gozam do mesmo crédito. 
Sugerem-lhe o desprezo pelas leis, reduzem tudo à sua 
vontade, só respeitam os seus decretos, e depois de tê- 
lo tornado senhor de tudo, tendo suas opiniões e suas 
vontades entre as mãos, tornam-se seus senhores, por 
sua vez, pelo hábito que se contraiu de obedecer-lhes. Não 
se limitam aos assuntos gerais, atacam os magistrados 
em pessoa, atribuem ao povo o direito de julgá-los e, 
como este se presta de bom grado a sua instigação, termi­
nam por dissolver tudo e tudo subverter.

Não é sem razão que se censura tal governo e, de pre­
ferência, o chamam democracia ao invés de República; 
pois onde asieis não têm força não pode haver Repú­
blica, já que este regime não é senão uma maneira de ser 
do Estado em que as leis regulam todas as coisas em 
geral e os magistrados decidem sobre os casos particula­
res. Se, no entanto, pretendermos que a democracia seja 
uma das formas de governo, então não se deverá nem 
mesmo dar este nome a esse caos em que tudo é gover­
nado pelos decretos do dia, não sendo então nem uni­
versal nem perpétua nenhuma medida.

126



CAPÍTULO X

Dos Três Poderes Existentes 
em Todo Governo

Em todo governo, existem três poderes essenciais, 
cada um dos quais o legislador prudente deve acomodar 
da maneira mais conveniente. Quando estas três partes 
estão bem acomodadas, necessariamente o governo vai 
bem, e é das diferenças entre estas partes que provêm as 
suas.

O primeiro destes três poderes é o que delibera so­
bre os negócios do Estado.

O segundo compreende todas as magistraturas ou po­
deres constituídos, isto é, aqueles de que o Estado preci­
sa para agir, suas atribuições e a maneira de satisfazê-las.

O terceiro abrange os cargos de jurisdição.

■*

O Poder Deliberativo

Cabe à Assembléia decidir sobre a paz e a guerra, 
contrair alianças ou rompê-las, fazer as leis e suprimi-las, 
decretar a pena de morte, de banimento e de confisco, 
assim como prestar contas aos magistrados.

Estas deliberações são necessariamente da alçada 'de 
todos os cidadãos, ou então são todas confiadas a alguns

127



A Política

funcionários, quer a um só, quer a vários, quer ainda umas 
a alguns, ou algumas a todos, ou algumas a alguns.

Quando todos são admitidos na deliberação sobre 
qualquer matéria, há democracia; o povo ostenta a igual­
dade em tudo. Mas todos podem participar das delibera­
ções de várias maneiras.

A primeira, quando, ao invés de virem todos juntos, 
comparecem por seção e sucessivamente, como no sis­
tema de Teleclas de Mileto. Além disso, quem delibera é 
a Assembléia dos magistrados, mas todos chegam por 
seu turno a magistraturas, venham da tribo que vierem e 
tenham a condição que tiverem, sem excetuar os últi­
mos, até que todos as tenham ocupado. A Assembléia ge­
ral do povo só ocorre quando da feitura das leis, para re­
tocar a Constituição ou para ouvir as proclamações dos 
magistrados.

A segunda maneira consiste em deliberar todos em 
conjunto e em Assembléia geral, mas só reunir esta para 
as escolhas ou eleições de magistrados, para a legislação, 
para a paz ou para a guerra, para a auditoria das contas 
ou para a censura dos contadores. Tudo o mais permane­
ce em poder e sob a decisão, cada um segundo a sua 
competência, dos magistrados escolhidos dentre o povo, 
ou por meio de sorteio ou por eleição.

A terceira maneira é que a Assembléia geral dos ci­
dadãos só aconteça para a nomeação e para a censura dos 
magistrados, para a guerra e para as alianças, sendo o 
resto adminislrado pelos magistrados eletivos e nomea­
dos pelo povo, como todos cujo cargo exige saber.

A quarta é reunirem-se todos para deliberação, sem 
que os magistrados possam decidir coisa alguma, mas ape­
nas opinar em primeiro lugar, maneira usual na última

128



Livro III.

espécie de democracia, que corresponde, como dissemos, 
à oligarquia despótica e à monarquia tirânica.

Todas estas maneiras de deliberar são democráticas. 
Em contrapartida, há oligarquia quando a deliberação so­
bre qualquer matéria cabe a alguns. Nesta forma, encon­
tram-se também várias diferenças.

A oligarquia revela-se republicana devido ã sua mo­
deração e ao respeito que se tem pela simples abastança, 
se o poder couber às riquezas médias, se os seus mem­
bros forem eleitos, se, por causa desta mediocridade, con­
tarem maior número, se não empreenderem nada contrá­
rio à lei, mas, ao invés disso, se conformarem plenamen­
te a ela, se qualquer um que tiver o patrimônio requerido 
puder chegar ao governo.

A oligarquia acentua-se se nem todos forem admitidos 
na deliberação, mas apenas alguns deputados eleitos que, 
de resto, se conformam à lei, como na espécie anterior.

Há, enfim, pura oligarquia se o Senado ou alguma 
outra Assembléia elege seus membros, se o filho sucede 
ao pai e se esta associação é senhora das leis.

Pelo contrário, quando os poderes estão divididos, 
quando, por exemplo, a deliberação sobre a paz e a guer­
ra e a censura dos magistradosxsão reservadas a todos, e 
o resto é entregue aos magistracte^ quer tirados por sor­
teio quer eleitos, há ou aristocracia 'óu-República.

A  aristocracia mistura-se à República se certas maté­
rias são atribuídas a magistrados eleitos e outras a magis­
trados escolhidos por sorteio, quer simplesmente e de 
uma vez, quer após eleição e entre vários eleitos, ou ainda 
quando forem escolhidos por aquele dos dois modos que' 
tiver sido preferido de comum acordo.

129



A Política

Assim, a Assembléia é diferente conforme a nature­
za dos Estados, e cada Estado é governado de uma ou de 
outra das maneiras determinadas a seguir.

No que se chama democracia, principalmente na de 
hoje, em que o povo é senhor de tudo, até das leis, seria 
bom, para se conseguirem boas deliberações, que as As­
sembléias fossem ordenadas e regulamentadas como os 
tribunais das oligarquias, ou ainda melhor, se possível. 
Ali são aplicadas penas aos que são nomeados para a 
judicatura, a fim de obrigá-los a julgar, ao passo que na 
democracia é proposto um salário aos pobres. Ora, deli­
bera-se melhor quando todos deliberam em comum, o 
povo com os nobres e os nobres com a multidão.

Também seria bom que os membros da Assembléia 
fossem escolhidos de igual forma, ou por eleição ou por 
sorteio, nas diversas classes do Estado. E, se as pessoas do 
povo são maioria em relação às pessoas versadas na 
ciência do governo, é bom ou não dar salário a todos, mas 
apenas à porção correspondente aos nobres, ou então 
excluir, mediante sorteio, a parte restante.

Nas oligarquias, convém tomar de preferência alguns 
membros dentre a multidão ou criar, como em algumas 
Repúblicas, magistrados chamados relatores, preparado­
res ou depositários dos projetos de leis, para a seguir de­
liberar a partir de seus relatórios e pareceres. Com isso, 
o povo terá a vantagem de participar das deliberações, 
sem ter a faculdade de inovar coisa alguma no governo. 
Além disso, ele decidirá em conformidade com a opinião 
da comissão, ou não a contrariará em nada.

Pode-se ainda admitir a todos na Assembléia, mas só 
conceder voz deliberativa aos magistrados, ou ainda, con­
trariamente ao costume das Repúblicas que aprovam a

130



.Livro III.

absolvição decretada por um pequeno número de juizes 
e só remetem ao povo o apelo sobre as condenações, 
pode-se ratificar a sentença do povo, quando ele absol­
ver, e remeter a decisão aos magistrados, quando ele 
condenar.

Eis o que deve ser, na minha opinião, estabelecido 
acerca do corpo deliberativo, o verdadeiro soberano do 
Estado.

O P oder Executivo

Após a Assembléia, vêm as magistraturas governamen­
tais, suscetíveis de várias diferenças.

Em primeiro lugar, que tempo deve-se fixar para a 
duração de seu exercício? Alguns o pretendem semestral; 
outros, mais curto; outros, anual; outros, mais longo. Res­
ta também saber se deve haver exercícios perpétuos ou 
mesmo de longa duração, ou nem um nem outro; se é 
preferível que as mesmas pessoas tornem a aparecer fre­
qüentemente, ou que não assumam duas vezes o cargo, 
mas apenas uma. Quanto à escolha dos magistrados, con­
vém considerar de onde se deve tirá-los, por quem e co­
mo devem ser escolhidos, de quantasImaneiras isto pode 
ser feito e qual a que mais convém a cada forma de go­
verno.

Já é difícil determinar quem são os qué devem cha­
mar-se magistrados. A sociedade civil precisa de vários 
servidores. O nome de magistrados não convém a todos 
os que são nomeados por eleição ou por sorteio. É o ca­
so dos sacerdotes, sendo seu ministério de natureza dife­
rente da dos ofícios políticos, dos diretores de coro, dos

131



A Política

arautos, dos embaixadores, embora também eles sejam 
eletivos.

Entre os cargos políticos, uns interessam à universa­
lidade dos cidadãos, embora se limitem a um só gênero 
de negócios, como o de general de exército; outros não 
interessam senão a particulares, como o de curador das 
mulheres e das crianças; os outros são relativos apenas 
ao governo dos interesses e dos negócios domésticos, co­
mo o posto, também ele eletivo, de jurado mensurador 
de grãos ou de aferidor de líquidos; outros, finalmente, 
não passam de ofícios ministeriais, que os ricos, quando 
nomeados para eles, fazem com que sejam exercidos por 
seus escravos.

Não se deve chamar propriamente de magistraturas 
senão as que participam do poder público quanto a cer­
tos objetos, para deliberar sobre eles, julgá-los e, sobre­
tudo, ordená-los, pois é o mando o seu atributo caracte­
rístico. É de pouca utilidade o modo como são chamados, 
já que sua denominação, que é discutível, ainda não fi­
cou bem decidida. Mas não é de pouca importância bem 
distinguir os seus atributos.

Primeiramente, pergunta-se que magistraturas se de­
vem criar, e quantas, para formar um Estado; quais são as 
que, sem ser absolutamente necessárias, são no entanto 
úteis para a boa constituição quer do Estado inteiro, quer 
de cada uma de suas partes, e até das menores cidades. 
Algumas delas são essenciais, sem as quais um Estado não 
pode existir; outras existem que foram criadas para a boa 
ordem e para o bem-estar, sem as quais a vida civil não 
seria muito agradável.

O primeiro cuidado do governo é fazer com que se 
encontrem nos mercados os víveres necessários. Para

132



Livro III.

tanto, deve haver um magistrado que cuide de que tudo 
seja feito de boa fé e que a decência seja observada.

Em todas as cidades, é indispensável comprar e ven­
der para as respectivas necessidades. Este é o meio mais 
curto de obter o bem-estar, para o qual parece ter sido cria­
da a vida civil.

O outro cuidado que deriva do precedente, ou que 
o segue de bem perto, é a administração dos edifícios pú­
blicos e privados, a fim de submetê-los a formas conve­
nientes; das casas em ruínas, ruas em mau estado, para 
consertá-las e reconstruí-las; dos limites que separam as 
propriedades, a fim de que cada um goze tranqüilamente 
do que lhe pertence, assim como dos outros objetos do 
mesmo gênero. Chama-se este ofício polícia urbana; ele 
abarca um grande número de partes que nas grandes ci­
dades é preciso confiar a funcionários diferentes, tais como 
o inspetor de construções, o reparador de fontes e o in­
tendente dos portos.

Uma função não menos necessária e bastante análo­
ga a essa se exerce fora da cidade e nos campos. Os en­
carregados chamam-se agrônomos ou então guardas flo­
restais.

Há um outro tipo de cargo para tratar das rendas pú­
blicas. O encarregado chama-se tesoureiro ou recebedor. 
É para ele que se leva o dinheiro, é ele que o guarda e o 
aplica para seus diversos fins. \

Há também um funcionário para receber os\contra- 
tos privados, escrever os julgamentos dos tribunaisetam- 
bém redigir as petições e citações em justiça. Este cargo 
é em alguns lugares dividido em várias partes, mas há 
um titular de que dependem todos os demais. São cha­
mados de hiéromnérôns, arquivistas, secretários ou qual­
quer outro nome semelhante.

133



A Política

O ofício que se segue imediatamente é de primeira 
necessidade, mas também de enorme dificuldade: é o de 
executor das sentenças de condenação, o de pregoeiro 
de bens apreendidos e o de guarda das prisões. É difícil 
prestar-se a estas funções por causa dos ódios a que elas 
expõem, e não se aceitam semelhantes trabalhos a menos 
que sejam muito lucrativos. Quando são aceitos, não se 
ousa seguir o rigor da lei, que é, porém, algo indispen­
sável. De nada serviria sustentar uma causa e obter uma 
sentença se não houvesse ninguém para fazer com que 
ela fosse obedecida. Sem a execução, é impossível que a 
sociedade subsista. Portanto, é preferível que tantas fun­
ções não sejam confiadas a um só funcionário, mas que 
eles possam servir a vários tribunais.

Da mesma forma, devem-se dividir todos os cargos 
que expõem ao ódio, tais como as vendas judiciárias; em­
pregar nestas funções, a cada nova execução, um novo 
funcionário; transferi-lo de um juiz local para um outro 
juiz; por exemplo, se for o Agoranomo quem condena, 
que seja o Astynomo que execute, e reciprocamente. JEor 
quanto menos ódio tiver que se passar para chegar à exe­
cução, maior será a sua rapidez. Se a mesma pessoa con­
dena e faz executar, é alvo de um duplo ódio. Se se depa­
ra com o mesmo executor em toda parte, trata-se de um 
meio de fazer com que ele seja universalmente odiado.

Em vários lugares, a profissão de carcereiro é sepa­
rada da de executor, como em Atenas, no tribunal dos On­
ze. Esta separação é uma atenüaçâo não menos necessá­
ria do que a precedente. Tais ofícios têm a desvantagem 
de serem evitados pelas pessoas de bem tanto quanto pos­
sível, e não é seguro confiá-los a malandros. Estes preci­
sam muito mais ser eles próprios vigiados do que vigia­

134



.Livro 111.

rem os outros. Portanto, estas funções não devem per­
tencer a um cargo fixo, nem estar sempre nas mesmas 
mãos, mas sim ser realizadas ora por um, ora por outro, 
principalmente nos lugares em que a guarda da cidade é 
confiada a companhias de jovens.

Depois destes ofícios de maior urgência, vêm outros 
não menos necessários, mas de uma ordem mais elevada 
e de um maior valor representativo, pois exigem mais ex­
periência e necessitam de maior confiança. São os coman­
dos de praça e dos outros oficiais militares. Eles são neces­
sários tanto em tempo de paz como em tempo de guerra, 
para a guarda dos portos e das fortificações, assim como 
para vigiar e manter em ordem os cidadãos, aqui em maior, 
ali em menor número, de acordo com a importância dos 
lugares. Nos pequenos, basta para todos um comandante- 
em-chefe. Chamam-se estes chefes Estrategos ou Polemar- 
cas: a cavalaria, a infantaria ligeira, os arqueiros, a marinha 
têm cada qual seus oficiais particulares chamados Navar- 
cas (almirantes), Hiparcas (generais de cavalaria), Taxiar- 
cas (coronéis), e seus oficiais subalternos, Trierarcas, Loca- 
gos, Filarcas e outros subõrdinados, todos ocupados úni­
ca e exclusivamente com os trabalhos de guerra.

Embora nem todas as funções de que acabamos de 
falar participem do manejo do dinheiro público, mas co­
mo algumas estão amplamente envolvidas nisso, é preci­
so que haja acima delas um outro magistrado que, sem 
que ele mesmo administre coisa alguma, faça com que 
os outros prestem contas de sua administração e a corri­
jam. Uns o chamam auditor; outros, inspetor de contas; ou- 
iros, grande procurador.

Além disso, uma magistratura suprema de que depên- 
d.mi todas as outras é, enfim, necessária. Ela tem ao mes-

135



A Política

mo tempo o direito ordinário de impor os impostos e de 
inspecionar a sua percepção. Em toda parte onde o povo 
é senhor, ela presicie às Assembléias (pois é preciso que 
aqueles que as convocam tenham nelas a principal auto­
ridade). Em alguns lugares, ela é chamada a Probulia, ou 
Consulta, porque prepara as deliberações. Nas democra­
cias, em que a massa decide soberanamente, dão-lhe o 
nome de senado.

Após estas diversas espécies de magistraturas políti­
cas, vem um outro tipo de ministério público, relativo ao 
culto divino, que abrange, depois do sacerdócio, a inten­
dência das coisas sagradas, o trabalho de conservar os 
templos e os edifícios subsistentes e de reformar os que 
estão em ruínas; numa palavra, tudo o que diz respeito à 
religião.

Algumas vezes todas estas funções são reunidas, co­
mo nas pequenas Cidades; em outros lugares, elas são 
separadas do sacerdócio, como a dos sacrificadores, dos 
guardiães e dos tesoureiros.

Outro ofício semelhante é o de superintendente dos 
sacrifícios públicos, cuja lei não confiou aos sacerdotes, 
mas sim às comunidades de lar. Aqueles que presidem são 
chamados ora arcontes, ora reis, ora pritanes.

Recapitulando toda esta exposição, constataremos que 
todos os ofícios ou ministérios necessários têm por objeto 
quer as honras devidas ao Ser supremo, quer o serviço mi­
litar, quer a administração das finanças, vale dizer, a recei­
ta ou a despesa das rendas públicas, quer o abastecimen­
to dos mercados ou a polícia das cidades, dos portos e dos 
campos, além da administração da justiça, o tabeüonato 
dos contratos, a execução das sentenças, a guarda das pri­
sões, a auditoria e o exame das contas, a reforma dos abu-

136



Livro III.

sos e das prevaricações, enfim, as deliberações sobre os 
negócios de Estado.

Os povos que gozam de maior lazer e de uma paz 
profunda, ou que estão em condições de sentir o secreto 
encanto do bem-estar e de obtê-lo para si mesmos, têm 
ofícios próprios, como a Nomofilacia ou guarda das leis, 
a inspeção do comportamento das mulheres, a disciplina 
das crianças, o reitorado dos ginásios, a intendência dos 
exercícios ginásticos, das festas de Baco e outros espetá­
culos do mesmo gênero.

Destes ofícios, alguns -  como a disciplina das mulhe­
res e das crianças -  não convêm à democracia, cujo povo 
quase só é composto de pobres que, não tendo condi­
ções de se fazer servir por outros, são forçados a empre­
gar suas mulheres e suas crianças como domésticos.

Como a seguir há três magistraturas mais eminentes 
do que todas as outras -  a conservação das leis, a con­
sulta e o senado -, a primeira é própria à aristocracia, a 
segunda à oligarquia e a terceira à democracia.

Nas grandes cidades que, pelo grande número de ci­
dadãos, podem prover um em cada função, não se deve 
conferir mais do que um cargo a cada um: isto propicia 
progresso a um maior número. Também é preciso que não 
se possa retornar ao cargo, em alguns casos, senão após 
longos intervalos, e, em outros, ocupá-lo apenas uma vez 
na vida. O trabalho é mais bem feito quando só nos ocupa­
mos com um negócio do que quando somos obrigados 
a nos dividir em muitos.

Nas cidades pequenas, a falta de gente força a que se 
confiram vários ofícios à mesma pessoa. Não se encontram 
pessoas nem para todas as funções, nem para a sucessão 
de cada uma delas. Às vezes, porém, elas precisam das

137



A Política

mesmas magistraturas e da mesma constituição que as 
grandes, com a única diferença de que umas são com fre­
qüência forçadas a voltar sempre às mesmas pessoas, e 
as outras só são obrigadas a isto após longos intervalos. 
Nada impede, portanto, que se acumulem vários cargos 
sobre uma mesma pessoa, contanto que suas funções 
não sejam incompatíveis. É assim que se suspendem em 
um mesmo lustre várias velas. Se conseguimos explicar 
bem quantas magistraturas são necessárias para toda Ci­
dade e quantas, sem serem necessárias, são úteis, com- 
preende-se com maior facilidade quais são as que podem  
combinar-se e convém reunir na mesma pessoa.

É bom não ignorar tampouco quais são os ofícios 
cujas atribuições, segundo o lugar, deveriam ser aumen­
tadas, e que objetos se devem pôr à disposição de uma 
única e mesma autoridade. Por exemplo, a vigilância da 
honestidade pública deve pertencer ao Agoranomo, ou 
chefe de polícia, unicamente nos mercados e praças pú­
blicas, cabendo a outros funcionários em outros lugares, 
ou deve ser exercida em todo lugar pelo mesmo? Será a 
coisa ou a pessoa que deve servir de regra para a distin­
ção? Será a honestidade pública confiada a um inspetor 
no que diz respeito às mulheres e a um outro no que se 
refere às crianças?

Também se deve saber se a diversidade das formas 
de governo acarreta também alguma diferença entre as 
magistraturas; se suas atribuições são as mesmas na de­
mocracia, na oligarquia, na aristocracia e na monarquia, 
sem maior diferença do que a aptidão das pessoas que 
não serão iguais nem semelhantes em toda parte, mas di­
ferentes em cada governo. Por exemplo, na aristocracia, 
serão escolhidos entre as pessoas instruídas; na oligar­
quia, entre os ricos; na democracia, entre os homens livres.

138



Livro III.

Enfim, há de se perguntar se há diferenças intrínsecas 
entre estas magistraturas; se há lugares em que elas con­
vêm, outros em que se precise de diferentes, ou se elas 
não apresentam outro contraste senão ser, conforme as 
dimensões dos Estados, grandes em uns e pequenas em 
outros.

Algumas são manifestamente particulares a certos 
Estados, como a de relator das leis ou pré-consultor, fun­
ção que não é de modo algum democrática, embora a 
deliberação o seja. É bom, no entanto, que haja pessoas 
que examinem os problemas antes do povo, para que 
ele não perca em discussões o tempo de seu trabalho. 
Mas se forem poucos, como devem ser, será uma função 
oligárquica.

Nos Estados onde há consulta e senado, os consul­
tores ficam acima dos senadores. Estes pertencem a uma 
instituição democrática; aqueles, oligárquica.

A autoridade do senado perde-se nas democracias, 
onde o povo reunido decide sobre todos os casos. E o 
que acontece de ordinário quando os que compõem a As­
sembléia gozam de certa abastança, ou lhes concedem um 
salário para assistir a ela. Pois quem tem lazer se reúne 
com prazer e participa de tudo.

É própria da aristocracia a inspeção das mulheres e 
das crianças. Tal função não é nem democrática, nem 
oligárquica. Como, com efeito, impedir as mulheres dos 
pobres de saírem ou censurar as mulheres dos oligarcas, 
acostumadas a viver no luxo?

Mas isto é o suficiente sobre este ponto. Voltemos à 
escolha dos magistrados. Ela apresenta três pontos a exa­
minar, cuja combinação fornecerá todas as modalidades 
que procuramos:

139



A Política

-  a quem cabe nomear os magistrados?
-  de onde devem ser tirados?
-  como proceder?
Cada um destes três pontos admite três soluções di­

ferentes:
-  nomeação por todos os cidadãos ou apenas alguns 

dentre eles;
-  elegebilidade de todos ou apenas dos de uma clas­

se determinada, quer pela renda, quer pelo nascimento, 
quer pelo mérito, quer por alguma outra razão. Assim, hou­
ve em Megara alguns exilados que retornaram e subjuga­
ram o povo pelo êxito de suas armas;

-  designação por eleição ou por sorteio.
Estas diversidades podem combinar-se duas a duas, 

de modo que tais magistrados sejam eleitos por tais cida­
dãos e os outros por todos; uns escolhidos dentre eles, 
outros tirados de tal classe; uns escolhidos por sorteio, ou­
tros por eleição.

Cada uma destas diferenças compreende ela própria 
quatro modos, pois ou todos escolherão entre todos por 
eleição, ou todos entre todos pela sorte, e entre todos 
juntos, ou entre todos divididos por seções, como tribos, 
comunidades ou cúrias, até que se tenha atingido a tota­
lidade dos cidadãos; ou ainda entre todos, mas parte pe­
la primeira maneira, parte pela segunda.

Se a nomeação couber apenas a alguns, eles nomea­
rão ou entre todos por eleição, ou entre todos pela sorte; 
ou entre alguns, quer por eleição, quer pela sorte; ou 
parte de um jeito, parte de outro; isto é, dentre todos por 
eleição, dentre alguns por sorteio. Isto de tal maneira que 
se pode chegar a doze formas, sem falar de suas combi­
nações.

140



.Livro III.

Dentre estas formas, duas são democráticas, a nomea­
ção por todos entre todos, por eleição ou por sorteio, ou 
das duas maneiras, parte por eleição, parte por sorteio.

Duas são republicanas, a saber: quando não são todos 
que nomeiam, embora escolham dentre todos ou dentre 
alguns, quer por eleição, quer por sorteio, ou pelas duas 
maneiras; quando escolhem alguns dentre todos e ou­
tros de uma classe especial, e das duas maneiras, isto é, 
parte por sorteio, parte por eleição.

A oligarquia escolhe apenas alguns dentre todos, uns 
por eleição, outros por sorteio, ou das duas maneiras, par­
te por sorteio, parte por eleição. É ainda mais oligárqui- 
co empregar as duas maneiras.

A  República aristocrática escolhe alguns dentre todos 
os cidadãos, outros de uma classe particular; ou alguns 
por eleição, outros por sorteio.

Que alguns escolham dentre alguns, parte por sor­
teio, parte das duas maneiras, é oligárquico; mas já não 
o é se alguns são escolhidos simplesmente dentre todos. 
A  aristocracia dá a todos a escolha dentre alguns.

O Poder Judiciário

A  ordem judiciária é o terceiro órgão da Constituição 
e do governo. Para estudá-la, seguiremos aproximadamen­
te o mesmo plano. Ele se reduz a estes três pontos: de on­
de, por que e como se escolhem os juizes? De onde? 
Dentre todos ou em certa classe? Por quê? Precisa-se de 
quantas espécies de tribunais? Como prover ao seu re­
crutamento? Por eleição ou por meio de sorteio?

Comecemos pelas espécies de tribunais e de juizes.
Elas são oito.

141



A Política

A primeira, para a apresentação das contas e exame 
da conduta dos magistrados.

A segunda, para as malversações financeiras.
A  terceira, para os crimes de Estado ou atentados con­

tra a Constituição.
A quarta, para as multas contra as pessoas, quer pú­

blicas, quer privadas.
A  quinta, para os contratos de alguma importância en­

tre particulares.
A sexta, para os assassínios ou tribunal criminal. Dis­

tingue-se se o homicídio foi cometido na pessoa de um 
juiz ou de um particular; se foi perpetrado premeditada­
mente ou involuntariamente; se, sendo certo o fato, só se 
trata da questão de direito; se há ruptura de banimento por 
parte dos exilados por assassínio, caso que em Atenas se 
leva ao tribunal do Poço, ou Phrear, o que só acontece 
raramente e apenas nas grandes Cidades.

A sétima para os negócios dos estrangeiros, quer en­
tre eles, quer contra cidadãos.

Além destes tribunais, existem juizes para os casos 
mínimos, tais como os de um até cinco dracmas, ou pouco 
mais, pois, se é preciso julgar estas queixas, elas não mere­
cem, porém, ser levadas diante dos grandes tribunais.

Falemos agora da nomeação dos juizes, objeto ainda 
mais interessante para o Estado e que, se mal concebido, 
acarreta sedições e, às vezes, revoluções.

É preciso necessariamente que aqueles que devem 
julgar todas estas espécies de casos sejam nomeados ou 
por uma ou por outra destas duas maneiras, a eleição ou 
o sorteio; ou para todas as espécies de matérias, parte por 
eleição, parte por sorteio; ou, para certos casos, por uma 
ou outra destas mesmas maneiras. O que produz quatro 
diferentes procedimentos.

142



Livro III.

O mesmo tanto se produz no caso em que os juizes 
não são tirados da universalidade, mas de certa classe de 
cidadãos. Pois ou eles são tirados desta classe para todas 
as naturezas de negócios, e isto por eleição ou por sorteio, 
ou parte por uma, parte por outra maneira, ou o mesmo 
tribunal é formado de juizes dos quais alguns foram elei­
tos e outros sorteados. O que produz tantas diversidades 
quantas vimos mais acima, às quais se devem acrescen­
tar as que podem resultar das combinações.

Por exemplo, tal tribunal é formado de juizes toma­
dos indistintamente dentre todos os cidadãos; tal outro, 
de juizes tirados de certa classe; tal outro é formado des­
sas duas maneiras, isto é, parte pelo povo, parte de tal 
classe, e isto ou por eleição ou por sorteio, ou das duas ma­
neiras.

Destas maneiras possíveis de compor os tribunais, as 
duas primeiras são democráticas; os juizes são escolhidos 
dentre todos e para todas as matérias. Os dois modos se­
guintes são oligárquicos, pois os juizes são escolhidos de 
certa classe e têm uma competência universal. O último 
modo é aristocrático ou republicano; os juizes são esco­
lhidos dentre a universalidade dos cidadãos e, por outra 
parte, em tal ou tal classe.

143



CAPÍTULO XI

Do Melhor Governo

Em toda arte ou ciência que não se detém em qual­
quer destas partes, mas abarca o conjunto, cabe considerar 
de um só golpe o que pertence a cada gênero.

Por exemplo, na ginástica, deve-se saber qual pode 
ser o exercício do corpo, para quem convém e qual o 
melhor. Necessariamente, o melhor convém a quem quer 
que tenha sido bem tratado pela natureza e dela tenha 
recebido as melhores disposições. Deve ser conveniente 
a todos e sobretudo ao maior número. De resto, se a exa­
ta ciência e o hábito dos exercícios de palestra não são 
do gosto de todos, ao menos é preciso que o diretor do 
ginásio e o professor de exercícios, que pretendem for­
mar os outros na matéria, tenham eles próprios uma boa 
instrução sobre eles. O mesmo deve dizer-se da medici­
na, da arte de construir navios, de costurar roupas ou de 
qualquer outra arte.

No que diz respeito à arte política, deve-se conside­
rar não apenas qual é o melhor governo, aquele que se 
deve preferir quando nenhum obstáculo exterior se opõe, 
mas também aquele que convém a cada povo, pois, nem 
todos são suscetíveis do melhor.

145



A Política

Relatividade do M elhor Governo

Cada povo recebeu da natureza certas disposições e 
a diferença dos caracteres é facilmente reconhecível se 
observarmos os mais famosos Estados da Grécia e as di­
versas partes do mundo inteiro.

Os povos que habitam as regiões frias, principalmen­
te da Europa, são pessoas corajosas, mas de pouca inte­
ligência e poucos talentos. Vivem melhor em liberdade, 
pouco civilizados, de resto, e incapazes de governar seus 
vizinhos.

Os asiáticos são mais inteligentes e mais próprios pa­
ra as artes, mas nem um pouco corajosos, e por isso mes­
mo são sujeitados por quase todos e estão sempre sob o 
domínio de algum senhor.

Situados entre as duas regiões, os gregos também par­
ticipam de ambas. Em sua maioria, têm espírito e cora­
gem; conseqüentemente, conservam sua liberdade, e são 
muito civilizados. Poderiam mandar no mundo inteiro se 
formassem um só povo e tivessem um só governo. No 
entanto, eles têm entre si as mesmas diferenças acima 
mencionadas, não tendo alguns senão uma das duas qua­
lidades e possuindo os outros a ambas numa justa pro­
porção.

É da inteligência e da coragem que depende a apti­
dão para a vida civil; certamente, elas são necessárias para 
a instituição de um legislador que queira estabelecer o 
reinado da virtude. Traçando o caráter dos guardas cívi­
cos de sua República, alguns pretendem que eles sejam 
mansos para com as pessoas conhecidas e rudes para 
com os desconhecidos. O coração é, de fato, a faculdade 
da alma de que procede a benevolência e pela qual nós

146



Livro III-

amamos; quando, porém, ele se crê desprezado, irrita-se 
mais contra as pessoas que são conhecidas e com as quais 
convive do que contra os desconhecidos. Dirigindo-se 
aos seus, o poeta Arquíloco invectiva contra seus amigos, 
de que tinha motivos para se queixar:

Ó meu coração, não é um amigo que te ultraja?
Em todos os homens, procedem do coração o man­

do e a liberdade. É imperioso e indomável. Assim, não é 
verdade que se deva ser rude para com os desconheci­
dos; não se deve sê-lo para com ninguém, e as pessoas de 
coração não o são por sua natureza, a menos que sejam 
ultrajadas. Por isso, elas sentem mais os citados arroubos 
contra seus desconhecidos, quando deles recebem algu­
ma ofensa. Há uma boa razão para isto: não apenas se 
vêem frustradas pelo bem que esperavam deles, mas tam­
bém pelos danos. Aí têm origem os provérbios:

Um ódio fraternal é o mais implacável.
Quem amava em excesso pode odiar desmedidamente.
Eis, aproximadamente, quanto à formação de um Es­

tado, as condições requeridas em sua matéria, isto é, quan­
to às pessoas, o número e o caráter; quanto ào lugar, a 
grandeza e a qualidade. Dizemos aproximadamente, pois \
não se deve buscar nas coisas sensíveis a mesma precisão 
das coisas que estão no âmbito da inteligência.

/
A M elhoria do R egim e Estabelecido

O legislador e o bom político não devem ignorar nem 
o governo que seja o melhor em si, nem o que as circuns­
tâncias permitem ou exigem, nem, finalmente, qual é o 
mérito daquele que é submetido ao seu exame.

147



A Política

Quando lhes propõem examinar uma Constituição já 
redigida, é preciso que considerem como ela pode exis­
tir, desde a origem, e como, depois de seu estabeleci­
mento, ela poderá conservar-se por longo tempo, se, por 
exemplo, é verdade que o Estado a que a destinam não 
é dos mais bem constituídos, se carece do necessário, se 
não sabe tirar proveito de suas vantagens, ou se tem ou­
tros defeitos. É preciso, sobretudo, que conheçam a me­
lhor forma de governo que possa convir a todo Estado, 
o que escreveu a maioria dos autores, o que disseram de 
bom, e os erros de alguma importância em que caíram. 
Pois não é suficiente conhecer a melhor forma, é preci­
so ver, em cada caso particular, qual é aquela que é pos­
sível estabelecer, qual é a mais fácil e a mais comum nos 
Estados existentes.

Vemos hoje que alguns procuram unicamente a for­
ma mais perfeita, sem se preocuparem com os grandes 
custos de que ela precisará; outros preferem ela a uma 
mais comum, subvertem todas as que existem e louvam 
acima de tudo a da Lacedemônia ou outra qualquer.

Parece-nos que se deveriam introduzir Constituições 
novas apenas na medida em que os povos, após um exa­
me ponderado de seus meios e de sua situação, puderem 
e quiserem recebê-las de comum acordo.

Corrigir a que existe não é menos incômodo do que 
instituir outras, assim como é tão difícil perder quanto 
contrair hábitos. Um homem de Estado deve, sem dúvi­
da, além do que já dissemos, saber remediar os vícios do 
governo. Ora, como pode conseguir isto se ignorar quan­
tas espécies de governo existem? Nossos atuais políticos, 
por exemplo, só conhecem uma espécie de democracia 
e de oligarquia; trata-se, como vimos, de um erro, pois

148



.Livro III.

existem várias. Portanto, não se devem ignorar suas dife­
renças, seu número, nem de quantas maneiras elas se com­
binam; além disso, deve-se saber quais são as boas leis e 
quais convêm a cada forma de governo. Com efeito, as 
leis devem ajustar-se ã Constituição, e não a Constituição 
às leis.

A Constituição é a ordem ou distribuição dos pode­
res que existem num Estado, isto é, a maneira como eles 
são divididos, a sede da soberania e o fim a que se pro­
põe a sociedade civil.

As leis não são a mesma coisa que os artigos funda­
mentais da Constituição; elas servem apenas de regra para 
os magistrados no exercício do governo, e também pa­
ra conter os refratários. Donde se segue que as mesmas 
leis não podem convir a todas as oligarquias, nem a to­
das as democracias. Portanto, se esses governos são de 
várias espécies, é essencial conhecer suas diferenças, para 
com elas combinar a legislação.

D ificuldades de Atribuição da Soberania

A principal dificuldade consiste em saber a quem deve 
caber o exercício da soberania. À massa, aos ricos, aos 
homens de bem, ao homem mais eminente quanto ao mé­
rito, ou será preferível um monarca absoluto? Tudo isso 
apresenta graves inconvenientes.

Se, por serem superiores em número, aprouver aos 
> pobres dividir os bens dos ricos, não será isso uma injus­

tiça? E, se for preciso considerar justo todo decreto que 
emanar de tal soberano, o que se qualificará de extrema 
iniqüidade? Da mesma forma, se, na totalidade dos habi-

149



A Política

tantes, a maioria decide usurpar os pertences da parte 
menos numerosa, isto não equivale a desagregar a socie­
dade? Ora, sendo a justiça o principal bem do Estado, 
não é possível que ela o dissolva. Ela não tolera tal rou­
bo. Não é possível que decretos tão injustos tenham va­
lor de lei.

O mesmo pode ser dito das ações de um tirano. Sen­
do superior pela força, ele constrange os seus súditos, as­
sim como a multidão aos ricos.

Será justo que algumas pessoas dominem em peque­
no número, por serem mais ricas? E, se roubarem ao po­
vo os seus pertences, não será a mesma injustiça? Se se 
perdoar a um, por que não perdoar ao outro? Tudo isso 
é igualmente abusivo.

Mas apenas os nobres devem governar e possuir to­
da a autoridade? Se for assim, todos os outros cidadãos 
permanecerão sem participar dos cargos públicos, pois 
chamam-se cargos públicos as magistraturas e, uma vez 
que as mesmas pessoas governam constantemente, todo 
o resto será eliminado.

Será preferível que só haja um governante e que seja 
o mais virtuoso? Isto é ainda mais oligárquico e propor­
ciona um número ainda maior de excluídos.

Dir-se-á, talvez, que cabe à lei dominar e que não se 
pode agir de pior maneira do que substituindo-a pela 
vontade de um homem, sujeito como os demais a suas 
paixões. Mas, se a própria lei for ditada pelo espírito de 
oligarquia ou de democracia, de que nos servirá para elu­
cidar a questão proposta? Haverá sempre os mesmos in­
convenientes.

150



CAPÍTULO XII

Critica das Monarquias

Das três irrepreensíveis formas de governo, a melhor 
é necessariamente a que é administrada pelos melhores 
funcionários. Tais são aqueles que, à sua frente, têm um 
homem entre todos, ou toda uma raça, ou certo número 
de pessoas eminentes quanto à virtude, estes capazes de 
comandar, aqueles dispostos à obediência, para levar con­
juntamente a vida mais desejável.

Sabe-se que, na aristocracia, as virtudes do homem 
de bem são as mesmas do bom cidadão. É evidente que 
os mesmos meios melhoram os particulares e os Estados, 
que há uma enorme afinidade entre a monarquia e a aris­
tocracia, que elas têm quase a mesma disciplina e os mes­
mos costumes e seus chefes não precisam de educação 
diferente da que forma o homem virtuoso31.

A  monarquia é, na nossa opinião, um dos melhores 
regimes. Contudo, é preciso examinar se é preferível, para 
um país e para um povo que queiram ser bem governados, 
ter ou não um rei, se não há um sistema mais interessante 
ou se a monarquia, sendo boa para uns, não seria má pa­
ra os outros. r 

Vimos32 que praticamente só se devem considerar'duas 
espécies de monarquia: aquela em que um só comanda

151



A Política

como senhor de tudo, onde o regime é uma administra­
ção por assim dizer familiar de um povo ou de um Esta­
do, ou a que vigora na Lacedemônia. Assim, o exame do 
valor da monarquia se reduz a estes dois pontos: um, se 
é bom que um só homem seja senhor de todos; outro, se é 
ou não vantajoso para um Estado ter um general perpé­
tuo escolhido ou na mesma raça, ou alternadamente em 
várias.

Esta segunda questão, relativa ao comando militar, 
pertence mais à legislação do que à Constituição de um 
Estado, pois esta dignidade pode existir em todas as for­
mas de governo. Deixemo-la de lado, portanto, e, deten­
do-nos na monarquia propriamente dita, que é uma das 
três formas legítimas, percorramos as dificuldades que se 
podem encontrar nela.

A Superioridade da Lei

Trataremos agora da questão do monarca absoluto, 
que tudo decide conforme a sua vontade; pois o que cha­
mamos monarquia limitada não representa, como acaba­
mos de lembrar, uma forma particular de governo, poden­
do o comando perpétuo dos exércitos ocorrer em qual­
quer República, mesmo na democracia, assim como na 
aristocracia. Com efeito, a maioria confia a um só a auto­
ridade do governo, como em Epidauro e em Oponte, 
onde ela é ainda mais restrita.

A chamada monarquia absoluta é aquela em que o 
rei faz tudo conforme a sua vontade, a seu bel-prazer. Ora, 
alguns acham que não é natural que numa Cidade com­
posta de pessoas semelhantes apenas um seja senhor de

152



Livro III.

todos os cidadãos. Entre semelhantes por natureza, o di­
reito, dizem eles, e a posição social devem ser os mesmos. 
Assim como seria pouco saudável que pessoas desiguais 
tivessem a mesma quantidade de alimento, ou como se­
ria ridículo que vestissem roupas do mesmo tamanho, 
assim também, quanto às magistraturas, não seria justo 
que os iguais participassem delas de forma desigual. Não 
deve haver para todos senão uma mesma medida de man­
do e de sujeição, e cada qual deve ter a sua vez. Isto de­
corre da ordem essencial das coisas e, por conseguinte, 
é uma lei eterna à qual é preferível obedecer do que ter 
que sujeitar-se a um cidadão qualquer. Pela mesma razão, 
se é preferível confiar o governo a certo número de ho­
mens, estes devem ser escolhidos apenas como guardiães 
e ministros das leis, pois não se pode passar sem magis­
trados. Mas que haja um só magistrado, sendo todos os 
cidadãos semelhantes, é o que estas mesmas pessoas con­
sideram injusto.

Quanto ao que a lei parece não poder determinar, 
ninguém que não for orientado por ela pode vangloriar- 
se de enxergar mais claro. Quando, porém, ela expriine 
claramente sua intenção, entrega à retidão dos magistra­
dos o julgamento do restante. Permite-lhes até suprir co­
mo julgarem melhor o seu silêncio, se encontrarem algo 
melhor do que o que ela ordenou. Querer que o espírito 
comande equivale a querer que o comando pertença a 
Deus e às leis. Entregá-lo ao homem é associá-lo ao ani­
mal irracional. Com efeito, a paixão transforma todos os 
homens em irracionais. A animosidade, principalmente, 
torna cegos os altos funcionários, até mesmo os mais-ín- 
tegros. A lei, pelo contrário, é o espírito desembaraçado 
de qualquer paixão.



A Política

Citaram sem muito cabimento o exemplo das artes, 
especialmente o da medicina, acrescentando que, na prá­
tica, não se devem consultar os preceitos escritos e que é 
preferível confiar nos profissionais que têm experiência. 
Os médicos não fazem por amor ao doente nada contrário 
ã razão. Sua primeira preocupação é curá-lo. Feito isto, 
recebem seus honorários e se retiram, ao passo que aque­
les que estão à frente do governo fazem muitas coisas por 
ódio ou por favor. Mas se se suspeitasse que, solicitados por 
inimigos, os médicos matassem por dinheiro, não se hesi­
taria em preferir encontrar a cura nos livros. O que tam­
bém causa certa prevenção contra os médicos é que eles 
próprios desconfiam de suas luzes quando estão doentes e 
recorrem a seus colegas. Também os professores de esgri­
ma recorrem a outros mestres de sua profissão quando 
querem exercitar-se, por não ser possível distinguir a ver­
dade através de suas prevenções e não quererem ser juizes 
em seus próprios casos.

É claro que aqueles que só buscam a justiça procuram 
um mediador entre os dois adversários. Ora, este media­
dor é a lei.

Aliás, faz-se necessária uma distinção entre as leis. 
Aquelas que estão impressas nos costumes dos povos 
têm uma autoridade bem maior e uma importância bem 
diferente das que estão escritas. Se a intuição do chefe de 
Estado for mais segura do que estas últimas, não o será 
mais do que os costumes. Acrescente-se a isto que não é 
fácil que um só homem baste para a inspeção de tantas 
coisas. Ele precisa de vários magistrados sob suas ordens. 
Que importa, pois, que estes sejam designados desde o 
princípio ou que ele próprio os proveja depois?

154



Livro 111.

De resto, se, como já dissemos, um homem virtuoso 
é digno de governar pela superioridade de seu mérito, 
com mais forte razão, como diz Homero,

Dois bravos companheiros quando caminham juntos. 
É isto também que faz com que Agamêmnon deseje 
Ter dez conselheiros sábios como Nestor.
Ainda hoje, temos magistrados autorizados a arbitrar 

como juizes, em certas matérias, sobre os casos não pre­
vistos pela lei, já que não é possível que ela governe ou 
julgue perfeitamente. Pois, no que ela pode definir, não 
resta dúvida de que se deva ceder à sua autoridade.

Existem, porém, coisas que podem constar de suas 
disposições e outras que não. É isto que faz com que se 
hesite e se questione sobre se é preferível ser governado 
por excelentes leis ou por um homem excelente. Como 
não é possível fazer leis sobre casos particulares, é pre­
ciso que o homem as supra. Ninguém diz o contrário. Mas 
será um só ou serão vários? Por melhor que julgue o ma­
gistrado, guiado pela lei, seria estranho que um homem 
que só tem dois olhos, duas orelhas, dois pés e duas mãos 
visse, ouvisse e decidisse melhor do que vários que têm 
cada qual o mesmo número de órgãos. Atualmente, mes­
mo os príncipes que detêm sozinhos as rédeas do governo 
multiplicam seus olhos, suas mãos e seus pés, confiando 
a seus favoritos uma parte dos negócios de Estado. Se 
estes não forem bem intencionados para com ele, servi- 
lo-ão mal. Se forem seus amigos, se-lo-ão também de seu 
Estado. A  amizade supõe igualdade e semelhança. Por­
tanto, se os considera dignos de governar consigo, reco­
nhece que o governo pertence igualmente aos iguais e 
semelhantes.

155



A Política

Em suma, tudo se resume em saber se é mais vanta­
joso para um Estado ser governado por um homem muito 
eminente quanto às virtudes ou por leis excelentes33.

Aqueles que preferem o governo monárquico se ba­
seiam no fato de que as leis, sendo concebidas em ter­
mos gerais, não poderiam dar conta dos casos particula­
res. Consideram uma loucura, em qualquer arte, que um 
homem procure nos livros o que deve ordenar. No Egito, 
os médicos só têm permissão de purgar seus doentes 
após o quarto dia; se o fizerem antes, é por sua própria 
conta e risco. Pela mesma razão, não pode haver Estado 
perfeitamente governado quando se está limitado a gover­
nar de acordo com o texto da lei. Não que não se devam 
conhecer os princípios gerais e as regras; um guia desa­
paixonado é sempre mais seguro do que aquele em que 
as paixões são inatas. Ora, a lei não tem paixões. O espí­
rito humano, pelo contrário, está naturalmente sujeito a 
elas, mas não é menos verdade que os casos particulares 
são melhor acertados pelos homens do que pela lei. Por­
tanto, é preciso que ele preencha seu silêncio, ou então 
a totalidade do povo.

Entre nós, é o povo que toma conhecimento dos ne­
gócios, até mesmo os dos particulares, delibera sobre eles 
e os julga. Um homem, qualquer que seja ele, compara­
do à multidão, deve provavelmente valer menos. Ora, o 
Estado é formado pela multidão. Suas Assembléias se pa­
recem com aqueles banquetes a que vários trazem suas 
contribuições, e sempre superam qualquer mesa particular. 
Da mesma forma, em muitas coisas, a multidão julga me­
lhor do que um particular, qualquer que seja ele. Além 
disso, ela é menos fácil de se corromper, sendo seme­
lhante à água, que quanto mais é abundante menos está

156



Livro III.

sujeita à corrupção. Quando um juiz se deixa levar pela 
cólera ou por qualquer outra paixão, sua sentença recebe 
necessariamente a marca disto. Numa multidão, é difícil 
que todos os espíritos sejam coléricos ou suspeitos de 
erro. Suponhamos, pois, um povo composto de pessoas 
livres, que respeitam a lei e a seguem em todos os casos, 
salvo os que escapam à sua previdência (ou, se este po­
vo não é fácil de encontrar, suponhamos pelo menos vá­
rios homens de bem e bons cidadãos), não serão eles 
mais difíceis de se corromper do que um só, sendo todos 
pessoas de bem e tendo a vantagem do número? Pois 
deve-se supor a seu lado uma maioria certa.

Se argumentarem que um só não é sedicioso, mas 
vários podem sê-lo, responderei que as pessoas de bem 
também são uma só pela unidade de espírito. Portanto, 
quer se junte ao poder de comandar o de executar, quer 
eles sejam separados, a aristocracia, que é o governo de 
várias pessoas de bem, é preferível, para todo Estado, à 
monarquia, que é o governo de um só. Todo o proble­
ma está em encontrá-las.

Razão Histórica de Ser da Monarquia

Se antigamente se deixaram governar por reis, é, sem 
dúvida, porque raramente se encontravam ao mesmo tem­
po várias pessoas eminentes quanto ao mérito, sobretu­
do nas pequenas Cidades, como eram as dos velhos tem­
pos. Elegiam-se, aliás, como reis, homens assinalados por 
sua generosidade, marca que cabe a pessoas de escol. 
Mus, quando os homens de mérito começaram a se mul­
tiplicar, n;io se quis mais aquele governo; procurou-se

157



A Política

algo mais conveniente ao interesse comum e se formou 
uma República.

Quando, em seguida, as Repúblicas se corromperam 
pela cobiça dos funcionários que se locupletavam às 
custas do Estado, formaram-se, ao que tudo indica, oli­
garquias em que as riquezas tiveram a primazia.

Da oligarquia, os grandes passaram ao despotismo, e 
depois o despotismo deu lugar à democracia. Sua cupi­
dez, excitada pelos lucros ilícitos, reduzindo aos poucos 
o número de colegas para ganhar mais, insuflou o povo 
contra eles e determinou-o a apossar-se da autoridade. É 
a única forma que prevaleceu desde que as cidades cres­
ceram, e talvez tenha sido difícil substituí-la por outra.

Se supusermos, porém, que em geral a monarquia 
convém mais aos grandes Estados, que partido tomar com 
relação aos filhos dos reis? Deve ser hereditário o cetro? 
Ficaremos expostos a cair nas mãos de maus sucessores, 
como aconteceu algumas vezes. Dir-se-á que o pai terá 
o poder de não lhe passar a coroa. Mas não devemos es­
perar por isto: esta renúncia está muito acima da virtude 
que a natureza humana comporta.

A segunda questão relativa ao poder executivo con­
siste em saber de que força um rei deve dispor para sub­
meter os rebeldes, e como deve fazer uso dela na execução 
do mando; pois por mais constitucional que o suponha­
mos, não fazendo nada movido por sua própria vontade 
nem contra as disposições da lei, mesmo assim precisa­
rá de algum poder para manter as leis. Não é difícil de­
terminar a força que lhe é necessária. Ele deve ter uma 
força tal que seja mais poderoso do que cada um em 
particular e do que a reunião de vários, mas mais fraco 
do que a nação inteira. Esta é a medida observada pelos

158



.Livro III.

Antigos na vigilância que exerciam sobre os que chama­
vam de tiranos ou Aisymnetas; alguém aconselhou aos 
siracusanos que regulassem da mesma forma a impor­
tância da guarda que lhes pedia Dionísio.

Conveniência da Monarquia para Certos Povos

Eis aproximadamente o que se alega contra a monar­
quia. Mas isto pode ser verdade para alguns povos e não 
para outros. Alguns existem que são naturalmente dispos­
tos ao governo despótico, outros ao republicano. Cada 
um destes governos tem sua justiça e sua conveniência. 
Apenas a monarquia absoluta e as Repúblicas imodera­
das não são naturais; são, antes, contra a natureza.

Conforme o que foi dito, é claro que não é nem jus­
to nem útil que entre iguais e semelhantes um só seja se­
nhor de todos os outros, tanto se ainda não tiverem lei e 
ele tomar o lugar dela, quanto se tiverem, sim, uma lei. 
Tampouco é justo ou útil que um homem de bem domi­
ne pessoas de bem, ou que um ser sem virtude domine os 
de seu gênero, mesmo que tenha sobre eles alguma es­
pécie de mérito.

Há apenas uma exceção, sobre a qual já dissemos al­
guma coisa. Ela procede da distinção dos gêneros de sú­
ditos próprios para viver sob um rei, sob a aristocracia ou 
em República:

-  o povo próprio para viver sob o governo monárqui­
co é aquele que está acostumado de nascença ao jugo de 
uma família reconhecidamente excelente na arte de go­
vernar;

-  o povo próprio para a aristocracia é aquele que to- 
Irra naturalmente e sem dificuldade o governo de pes-

159



A Política

soas livres que têm num grau superior as virtudes pró­
prias ao mando;

-  a nação destinada à República é aquela cujos ho­
mens são naturalmente belicosos, igualmente próprios 
para mandar e obedecer, em conformidade com uma 
Constituição que distribui os poderes aos ricos segundo 
seus méritos.

Assim, quando toda uma raça ou um indivíduo entre 
outros se sobressai pelo mérito, a ponto de nenhum ou­
tro poder ser-lhe comparado, então não há dúvida de que 
esta raça e este homem devem ser preferidos e que se 
deva fazer deles reis absolutos e dar o cetro a um só. É 
direito dos povos, quando formam um Estado, optar entre 
a aristocracia, a oligarquia ou a democracia e entregar o 
poder a quem lhes parecer bastar ou exceler, embora nem 
todos meçam com a mesma régua a suficiência ou a ex­
celência. Estes princípios de direito não são apenas os nos­
sos, mas também os que todos os autores de Consti­
tuições seguiram. Seria infame mandar matar, banir ou 
afastar pelo ostracismo tais personagens, ou mesmo sub- 
metê-los à alternância do mando e da obediência. Embo­
ra não seja natural que a parte esteja acima do todo, há 
exceção no caso daquele que possui tão eminentes títu­
los. Disso resulta, pois, que, sozinho, ele governe todos, 
para sempre, como senhor absoluto da administração.

Mas já falei bastante da monarquia; examinamos su­
ficientemente se ela convém às Cidades, a quais delas e 
como34.

I
160



CAPÍTULO XIII

Crítica das Repúblicas

Parece-nos haver duas categorias notáveis de Repú­
blicas, pois assim como distinguimos os ventos entre se­
tentrionais e meridionais, dos quais os outros são apenas 
desvios ou variedades, tais como o zéfiro, que relaciona­
mos com o vento do norte, e o euro, com o vento do sul, 
assim também se dividem as Repúblicas em duas classes: 
a oligarquia, sob a qual se coloca a aristocracia, como 
sendo apenas um tipo de oligarquia, e a democracia, cujo 
nome permanece ligado à outra espécie de República. As­
sim, também, como a harmonia é dividida por alguns em 
dois modos, o dórico e o frígio, aos quais relacionam todos 
os demais e dão nome a todas as suas composições musi­
cais, de ordinário se formam, a exemplo desses dois mo­
dos, todas as Repúblicas. Mas é melhor só admitir como 
bem constituídas uma ou no máximo duas espécies. As 
outras são como que desvios ou da boa harmonia, ou do 
bom governo: as oligarquias por terem muita intensidade 
e muito despotismo, e as democracias por serem muito re­
laxadas e próximas da dissolução35.

Se ambas têm certa espécie de justiça, só a possuem 
até certo ponto, e não alcançam a justiça nem exata, nem 
perleilii,

161



A Política

A Igualdade e Seus Limites

O bem é o fim de toda ciência ou arte; o maior bem 
é o fim da política, que supera todos os outros. O bem po­
lítico é a justiça, da qual é inseparável o interesse co­
mum, e muitos concordam em considerar a justiça, como 
dissemos em nossa Ética, como uma espécie de igualda­
de. Se há, dizem os filósofos, algo de justo entre os homens 
é a igualdade de tratamento entre pessoas iguais. Ora, 
em que consistem a igualdade e a desigualdade? É o que 
devemos saber. A  questão não é nem alheia à política, 
nem destituída de dificuldade.

A  igualdade parece ser a base do direito, e o é efeti­
vamente, mas unicamente para os iguais e não para todos. 
A  desigualdade também o é, mas apenas para os desi­
guais. Ora uns e outros põem de lado esta restrição e se 
iludem, já que é sobre eles próprios que sentenciam; pois 
de maneira bastante ordinária os homens são maus jui­
zes a seu próprio respeito. A igualdade da qual resulta a 
justiça ocorre, como igualmente o demonstra a nossa 
Ética, nas pessoas e nas coisas. Concorda-se facilmente so­
bre a igualdade das coisas. Sobre a das pessoas erguem- 
se protestos, porque mais uma vez os homens se tornam 
cegos sobre si mesmos e tendo, de uma e de outra parte, 
razão até certo ponto, querem dar a seu direito uma ex­
tensão ilimitada.

A  igualdade política não dependeria apenas da pes­
soa, mas também do patrimônio. Suponhamos que o pa­
trimônio de quinhentas pessoas seja igual ao de mil ou­
tras; deve-se, em imaginação, dividir o patrimônio de qui­
nhentas em mil partes, para que as mil pessoas que não 
têm cada uma senão um milésimo tenham juntas um poder

162



.Livro III.

igual ao das quinhentas? Ou então, fazendo abstração das 
riquezas, só se devem considerar as pessoas? Qual des­
tas três soluções convém mais à igualdade popular?

Os democratas só consideram justo o que foi decidi­
do pela maioria dos opinantes; os partidários da oligar­
quia, pelo contrário, o que foi desejado pela maior quan­
tidade de propriedades, não tendo o voto peso, para 
eles, senão em razão do que se possui em terras.

Ambas as opiniões pecam por excesso e por injusti­
ça. A dos oligarcas leva à tirania e tem como conseqüência 
que se um homem possui sozinho mais patrimônio do que 
os outros ricos será o único a ter direito de governar.

A dos democratas abre caminho para a pilhagem. Se 
bastar ter maioria para ditar a lei, os indigentes confisca­
rão os bens dos ricos que estão em minoria. Qual, então, 
pode ser a igualdade com que as duas partes devem con- 
lentar-se? É o que é preciso considerar, segundo a pró­
pria definição dos direitos sobre os quais uns e outros 
fundamentam suas pretensões.

A lei, dizem eles, é o que agrada à maioria dos cida­
dãos. Suponhamos verdadeiro este princípio, embora es­
teja longe disto. Já que o Estado se compõe de dois tipos 
de pessoas, os pobres e os ricos, será a vontade de uns e 
de outros, ou da maior parte deles, que ditará a lei; se 
eles, porém, forem de opiniões contrárias, será aquela tan­
to da maioria das pessoas quanto dos que têm a maior 
parte dos bens. Suponhamos, por exemplo, estes em nú­
mero de dez e aqueles em número de vinte; que haja de 
um lado seis ricos e quinze pobres, e do outro cinco po­
bres e quatro ricos; basta somar a riqueza destes quatro 
ricos à dos cinco pobres, assim como a dos seis ricos à 
dos quinze polires e comparar as duas somas; a prepon-

163



A Política

derância caberá ao partido cujos bens forem superiores, 
qualquer que seja o número de pessoas do partido ad­
versário. Se forem iguais, haverá a mesma incerteza que 
nos casos em que as opiniões de uma Assembléia ou de 
um tribunal estão divididas, hipótese em que se deve re­
correr ao sorteio ou a algum outro recurso.

Em matéria de igualdade e de justiça, não é fácil en­
contrar a verdade exata; é bem mais fácil consultar a sor­
te do que persuadir os que podem ser os mais fortes. Os 
fracos não pedem mais do que igualdade e justiça, mas 
os mais fortes pouco se importam com isso.

Se os homens tivessem se reunido em razão de seus 
bens e tivessem formado uma sociedade puramente real, 
os cidadãos teriam na Cidade um direito proporcional às 
suas posses. Os oligarcas, então, teriam certa razão em 
pretender a vitória, pois não é justo que aquele que, de 
cem minas, só contribuiu com uma, participe quanto ao 
principal e quanto aos lucros obtidos de forma igual ao 
que forneceu todo o resto. Mas, como vimos, não é esta 
a base do Estado.

Também se fosse por causa de uma desigualdade pes­
soal qualquer que decorresse a divisão dos cargos, isto é, 
se, havendo a semelhança que houver entre duas pessoas, 
sob qualquer aspecto, a preferência fosse dada a quem 
fosse superior numa qualidade qualquer que não o méri­
to, seria preciso escolher os homens pela cor da pele, 
pela altura ou por alguma outra superioridade semelhan­
te. Neste caso, o erro seria manifesto.

Podemos convencer-nos disso pelo que se pratica 
quanto aos outros talentos. Quando se trata da superiori­
dade entre flautistas, não se considera o nascimento; por 
serem mais nobres, não tocam melhor a flauta. A prefe­

164



Livro III.

rência é concedida aos que são melhores no instrumen­
to. Se isto não basta para demonstrar o que digo, é sufi­
ciente levar mais adiante a comparação. Tomemos um 
excelente flautista, mas de beleza e nobreza inferiores; em­
bora a nobreza e a beleza estejam muito acima da flauta 
e sejam apreciadas num grau muito mais alto do que este 
talento, será ã capacidade musical que se darão as hon­
ras da flauta. Para levar em consideração o nascimento ou 
a riqueza da pessoa, seria preciso que contribuíssem pa­
ra o talento e para a obra. Ora, isto não acontece.

Segundo o mesmo sistema, poderíamos comparar 
qualquer vantagem com outra vantagem qualquer. Pois, 
se a grandeza vale alguma coisa, ela também entrará em 
confronto com as riquezas e com a liberdade; assim, se 
um for mais superior em altura do que o outro em mérito, 
e a vantagem de estatura superar a diferença de virtude, 
nada mais haverá que não se possa comparar. Pois, se tal 
grandeza vence tal grau de mérito, a igualdade também 
ocorrerá entre estes diferentes gêneros. Mas, como isto é 
absurdo, é claro que uma desigualdade ou superioridade 
qualquer não é uma razão suficiente para pretender os 
postos e os cargos públicos. Do fato de um ser mais pe­
sado e outro mais rápido não se segue que se deve dar 
mais para este e menos para aquele. Esta diferença é uma 
razão nos jogos ginásticos, mas é nula em qualquer outra 
carreira. Para os cargos públicos, a concorrência só pode 
ser concedida ao gênero de mérito necessário à Cons­
tituição e à conservação dos Estados e, por conseguinte, 
à nobreza, à liberdade e às riquezas. Precisa-se de pes­
soas livres que tenham riquezas suficientes para sustentar 
os cargos. Não é possível que um Estado subsista com­
posto inteiramente de pobres, nem totalmente formado

165



A Política

de escravos. Se se precisa dessas pessoas, precisa-se ain­
da mais de justiça e de forças armadas. Sem isso, é total­
mente impossível que um país seja habitável. Mas, se pas­
sar sem escravos e trabalhadores manuais é irrealizável, 
é ainda mais difícil conseguir uma morada agradável sem 
aqueles que fazem, pela força, reinar a justiça.

^4s Pretensões Concorrentes

De fato, tenho as maiores razões para duvidar de que 
o Estado possa ser feliz sem uma boa disciplina e sem 
virtude. Portanto, é preciso que os iguais num ponto evi­
tem pretender a igualdade em tudo, e, reciprocamente, 
que as pessoas superiores em algum gênero não preten­
dam a superioridade absoluta. Todo Estado em que os 
espíritos estão infectados com um ou outro destes dois 
erros é necessariamente vicioso.

Cada tese tem para si, como já foi dito, certa aparên­
cia de justiça, mas não um direito puro e simples: os ricos, 
por possuírem a maior parte do território comum e por­
que de ordinário se trata comercialmente com eles, de 
preferência; os homens livres e os nobres, por serem mais 
próximos e mais afeiçoados ao Estado do que os de con­
dição abjeta. Por toda a terra, honram-se os nobres de 
sua região. Além disto, é moralmente certo que os fidal­
gos só geram fidalgos, e a nobreza é uma virtude ineren­
te ao sangue.

Sustentamos igualmente que o mérito tem justos pri­
vilégios. A probidade, principalmente, é uma virtude so­
cial que traz consigo todas as outras. Por outro lado, a 
maioria deve sobrepujar a minoria. Se as compararmos,

166



Livro / / / .

a maioria como um todo será mais poderosa, mais rica e 
melhor.

Suponhamo-los, pois, todos no mesmo Estado: por 
um lado, tudo o que houver de homens eminentes, de 
pessoas ricas e de nobres; por outro lado, o excedente dos 
indivíduos que formam a massa ou o simples povo. Sabe- 
se a quem deve caber o governo? A solução deste proble­
ma depende do gênero de Constituição que se prefira.

Todos os Estados diferem entre si pela maneira com 
que os poderes são distribuídos, sendo um dominado 
pelos ricos, outro pelos homens de mérito eminente e um 
terceiro por diversas pessoas. E cada um resolverá indu­
bitavelmente o problema de acordo com seus princípios.

Suponhamos, no entanto, um concurso simultâneo de 
todas estas espécies de gente: como deveremos determi­
nar sua posição na sociedade? Se as pessoas de mérito for­
marem a minoria, qué regra se deverá usar na divisão? Será 
preciso examinar se seu pequeno grupo basta para o 
governo ou se é grande o bastante para satisfazer a for­
mação de um Estado inteiro?

A concorrência destas diversas pretensões é bastan­
te delicada:

O direito baseado nas riquezas ou na nobreza é mais 
do que duvidoso. Se forem razões justas para pleitear a 
autoridade, será preciso dizer que o mais rico de todos 
deve levar a melhor contra todos os homens livres que, 
como ele, aspiram ao governo.

A aristocracia apresenta os mesmos inconvenientes. 
Se houver alguém que ultrapasse os outros em mérito, 
semiose que o governo só pertence a ele.

() mesmo ocorre com a multidão ou simples povo. 
Se !< >i preciso, por ser mais poderosa do que um punhado

1 6 7

%



A Política

de particulares, que ela faça a lei, seguir-se-ã que se um 
só homem ou um grupo menos numeroso do que a mul­
tidão chegarem a se tornar mais poderosos, terão mais 
direitos do que ela ao governo.

Em tudo isso, não há nenhuma causa justa para dar 
a alguns o  direito de mandar e para impor a outros a 
obrigação de obedecer. O povo retorquirá àqueles que 
querem, sob pretexto de superioridade quanto ao méri­
to ou à opulência, pôr-se à frente do Estado que a mul­
tidão, como é bem possível, reúne em seu seio, senão ca­
da um em particular, pelo menos todos juntos, mais mé­
rito e maior riqueza.

A  mesma resposta servirá antecipadamente para uma 
outra questão. Pergunta-se se nesse caso o legislador que 
sinceramente desejar fazer a melhor Constituição possível 
deve preferir visar ao interesse das pessoas de bem ou 
ao do povo. Deve-se respeitar a eqüidade. Ora, a eqüida­
de manda que se prefira o interesse do Estado inteiro, is­
to é, o interesse comum de todos os cidadãos.

De resto, embora, em geral, o cidadão seja aquele que 
participe da alternância entre governar e ser governado, 
ele é diferente em cada forma de governo. Na melhor de­
las, é cidadão aquele que pode governar e que quer ser 
governado durante toda a sua vida em conformidade com 
a virtude.

Se houvesse um ou mais personagens em número 
reduzido demais para formar o Estado sozinhos, mas de 
um mérito maior do que qualquer outro, tão grande que 
nem todos os outros juntos pudessem ser comparados, 
pela virtude ou pelo talento de governar, a ele, se for um 
só, a eles, se forem muitos, seria preciso, por serem su­
periores a todos os outros membros do Estado, tirá-los

168



-----------------------------ui----------- BiblioteSp —

da condição de simples cidadãos. Estando tão abaixo, os 
outros estariam mal situados para quererem participar de 
igual forma que eles na distribuição dos cargos públicos. 
Tal personagem seria como um deus entre os homens. 
Ora, só cabe fazer leis entre iguais por nascimento e por 
talento. Não pode haver tais leis para ele. Ele seria para 
si mesmo a sua própria lei. Quem quer que tentasse pres­
crever-lhe leis cairia no ridículo e poderiam responder- 
lhe como, na fábula de Antístenes, responderam os leões 
às lebres que, durante uma Assembléia geral e por pro­
posta de seus oradores, haviam decretado que daí em dian­
te todos os animais seriam iguais.

A Exceção do Gênio

Os Estados democráticos ostentam acima de tudo a 
igualdade. Foi este zelo que fez com que imaginassem o 
ostracismo. Nenhuma ascendência é tolerada, nem por 
riqueza, nem por credibilidade, nem por poder, e desde 
que um homem alcance tal preponderância é banido por 
um tempo determinado pela lei. A  mitologia ensina-nos 
que foi este o motivo pelo qual os argonautas devolve­
ram Hércules à terra e o abandonaram. Não queria remar 
com os outros no Argos, acreditando-se muito acima dos 
marinheiros.

Talvez não haja tanto mal, como pretendem os ini­
migos da monarquia absoluta, no conselho de Periandro 
a Trasíbulo, que lhe enviara um embaixador para consul­
tá-lo. Nada respondeu ao enviado, mas tendo observado 
num campo algumas espigas maiores do que as outras, 
abateu-as para igualar todos os talos. Com isso, Trasíbulo,

I
i
j  Í  n <  t  V  I  W  i

169



A Política

sem que o enviado lhe contasse nada além do fato cujo 
motivo ele próprio ignorava, compreendeu que deveria 
desfazer-se de todos os personagens preeminentes.

Este recurso não apenas é útil e familiar aos tiranos, 
como também é comum nas oligarquias e nas democra­
cias. O ostracismo tem por objeto apenas deter e afastar 
os que se distinguem demais. Os soberanos agem da mes­
ma forma para com Estados ou nações inteiras. Foi assim 
que agiram os atenienses para com os de Samos, de Quios 
e de Lesbos. Tão logo puderam, os rebaixaram, contra a fé 
dos tratados. Da mesma forma, o rei da Pérsia humilhou 
e saqueou os medos, os babilônios e outros insolentes 
que não se cuidaram durante a prosperidade.

É um problema saber se os Estados mais bem cons­
tituídos podem permitir-se os mesmos remédios, pois nos 
governos viciosos, em que os potentados só pensam em 
sua própria utilidade, este é um recurso comum. Ele é 
também praticado nos que visam ao interesse público, que 
nisso imitam as outras artes ou ciências. Por mais notá­
vel que seja um pé, por sua beleza, um pintor jamais o _ 
porá em seu quadro se estiver fora de proporção com os 
outros membros, nem o construtor de navios porá em 
seus estaleiros uma popa ou outra parte grande demais, 
nem o corifeu reunirá a seu elenco um ator grande demais 
ou marcante demais pela beleza de seu canto. Neste pon­
to, os monarcas podem agir como os outros governos, se 
disso depender a segurança do Estado e a tranqüilidade 
de seus súditos. Quando surgem partidos ou indivíduos 
poderosos demais, o ostracismo não é inteiramente des­
tituído de razões políticas.

Sem dúvida, seria melhor que, desde a primeira ins­
tituição, o legislador constituísse seu Estado de maneira

170



Livro III.

que jamais precisasse usar de tal remédio. Porém, se a 
ocasião se apresentar, deve usar melhor o remédio do que 
o fazem alguns Estados que se preocupam muito pouco 
com o bem público e só empregam o ostracismo para 
excitar rebeliões. Que se trate de um remédio justo e útil 
aos Estados corrompidos não há dúvida, mas certamen­
te não é justo em todos os casos.

A  dificuldade seria maior num Estado bem constituí­
do. Não se trata da superioridade em qualquer outro gê­
nero, como em riquezas, em poder, em crédito. Suponha­
mos, porém, que um homem revele um mérito eminente 
demais. Que fazer em tal caso? Não se dirá, por certo, 
que seja preciso bani-lo ou submetê-lo ao poder de al­
guém. Seria mais ou menos como se alguns aventurei­
ros, dividindo a autoridade suprema para exercê-la em 
rodízio, quisessem mandar em Zeus. Só resta tomar um 
partido: que todos, como parece ditar a natureza, obede­
çam sem reservas a tal homens e que ele reine perpetua­
mente no Estado.

Os Direitos do Número

Quanto a saber se não é preferível que o governo e 
a autoridade permaneçam com o povo a pertencerem às 
pessoas de bem quando estas são minoria, trata-se de 
uma dúvida que parece resolvida de antemão pela afir­
mativa que tem alguma aparência de verdade. Com efei­
to, pode acontecer que estando reunida a maioria (òá  
qual cada particular, isoladamente, pouco se preocupa/com 
.1 virlude) ela valha mais coletivamente do que os pou­
cos outros; assim como o jantar, como já se disse/aonde

171



A Política

todos levam sua contribuição pode ser melhor do que 
aquele cujas despesas são pagas por um só. No povo, ca­
da um tem sua parte de prudência e de virtude, e quan­
do estão reunidos o conjunto é mais ou menos como um 
homem que tivesse vários pés, várias mãos e um núme­
ro maior de sentidos. A  mesma estimativa deve ser feita 
sobre sua inteligência e seus hábitos morais. Assim, ve­
mos que o público julga melhor do que ninguém sobre 
música ou poesia. Uns criticam um trecho, os demais um 
outro, e todos captam o forte e o fraco do conjunto da 
obra.

As pessoas de bem diferem do vulgo quando as com­
paramos uma a uma, assim como uma pessoa bonita di­
fere de uma feia, mas uma pintura é superior à realidade 
(refiro-me a estes quadros onde se reuniram num único 
sujeito os traços de beleza dispersos entre vários objetos 
reais), mesmo se as partes destes corpos -  o olho de um, 
e tal outro membro de outro -, quando comparadas se­
paradamente com a obra de arte, a ultrapassem.

Mas esta superioridade da maioria sobre algumas pes­
soas de bem será certa em todos os povos e em toda 
maioria? Não ousaríamos garanti-lo. Ela parece até mes­
mo impossível em alguns lugares. Caso contrário, seria _ 
preciso conceder a mesma prioridade* aos rebanhos de 
animais, pois alguns povos pouco dilerem deles quanto 
à estupidez. Em compensação, há outras nações em que 
o que acabamos de dizer pode ser perfeitamente verda­
deiro. É com esta distinção que se deve resolver a ques­
tão levantada. Determinar-se-á por seu intermédio o que 
se deve deixar em poder dos homens livres e da maioria 
dos cidadãos, tais como os que não têm nem fortuna, nem 
prestígio.

172



Livro III.

Por um lado, confiar-lhes os cargos mais importantes 
não é seguro, por causa de sua corrupção e de sua igno­
rância, que fariam com que cometessem grandes injusti­
ças e graves erros. Por outro lado, privá-los de toda par­
ticipação seria perigoso, pois onde se encontram muitos 
pobres e pessoas excluídas também se encontram neces­
sariamente outros tantos inimigos do Estado. Portanto, 
resta que eles sejam admitidos na deliberação e no julga­
mento.

E por isso que Sólon e alguns outros legisladores lhes 
concedem as eleições e a censura dos magistrados, sem 
contudo tolerar que exerçam sozinhos alguma função pú­
blica. Embora cada um em particular não tenha condi­
ções de julgar, reunidos eles têm bom senso suficiente e, 
juntamente com pessoas de melhor nível, podem ser de 
alguma utilidade, assim como alimentos grosseiros mis­
turados com outros mais finos alimentam melhor o cor­
po do que uma pequena quantidade de pratos delicados.

Todavia, este arranjo não deixa de apresentar difi­
culdades. Em primeiro lugar, parece que julgar sobre o 
tratamento de uma doença só cabe ao homem que esti­
ver ele próprio em condições de cuidar do doente e de 
curá-lo, isto é, ao médico. Isto também ocorre em todas 
as outras artes do âmbito da experiência. Assim como o 
médico não deve prestar contas de seu método senão a 
outros médicos e não pode, portanto, ser repreendido se­
não por eles, assim também é diante de seus êmulos que 
os outros praticantes de artes são responsáveis. Enten­
demos por médico tanto aquele que pratica a medicina co­
mo artista como aquele que ordena e aquele que adqui­
riu conhecimentos na arte tais como se encontram em to­
dos os demais. Estes últimos não são menos competen­
tes para julgar do que os doutores.

173



A Política

O mesmo deve ser dito a respeito das eleições. Bem 
eleger é próprio dos que sabem; por exemplo, dos geô- 
metras em matéria de geometria e dos pilotos em maté­
ria de pilotagem. Pois se a competência se achar nos sim­
ples particulares, pelo menos estes não julgam melhor 
do que as pessoas instruídas. Parece, pois, que não se de­
veria deixar ao vulgo nem a eleição, nem a censura dos 
magistrados.

Tudo isso talvez não fique sem resposta se tomarmos 
o povo coletivamente, sobretudo se não tiver nascido 
para a servidão, nem sido embrutecido pela escravidão. 
Como já disse, cada um será menos capaz de julgar do 
que os doutos, mas todos juntos julgarão melhor ou tão 
bem quanto eles. 1 lá muitas coisas em que o artista não 
é o único nem o maior conhecedor; outros são igualmen­
te competentes sem exercerem ;i mesma arte. Por exem­
plo, quanto a uma casa, não cabe ao arquiteto saber co­
mo ela deve ser, mas sim a quem ;i usa, ou seu intenden­
te. Da mesma forma, o piloto jul^a melhor sobre o leme do 
que o carpinteiro, e o dono tia casa ou o organizador do 
banquete do que o cozinheiro. lista comparação basta 
para resolver a questão.

Quanto à outra questão que depende dela, pode pare­
cer absurdo que a arraia-miúda disponha dos maiores inte­
resses do Estado. Não há nada mais importante do que a 
eleição e a censura dos magistrados! No entanto, em certas 
Repúblicas elas são entregues ao povo. A Assembléia po­
pular é senhora de tudo. Pessoas de todas as idades e de 
renda mínima são nela admitidas, deliberam e julgam, en­
quanto que todos os outros cargos, tais como a intendên­
cia do tesouro público e o comando do exército, são entre­
gues apenas aos que têm grandes rendas.

17-1



Livro III.

Esta dúvida resolve-se da mesma forma, e as coisas 
foram assim ordenadas provavelmente com razão. Quem 
então faz a lei não é nem tal juiz, nem tal conselheiro, 
nem tal assistente ou membro da Assembléia, mas sim o 
tribunal, o Conselho, o povo, do qual cada um deles é 
apenas uma parte, qualquer que seja sua dignidade, e 
cuja renda é no conjunto maior do que a de qualquer 
dos particulares ou do pequeno número de altos funcio­
nários. Portanto, em nossa opinião, é com sabedoria que 
as matérias mais importantes são reservadas ao povo.

O resultado de toda esta dissertação é que em geral 
é preciso que, acima de tudo, quando a lei tiver sido li­
vremente aceita, seja ela a dominar. Só se deve entregar 
algum poder aos que governam, monarcas ou outros, 
para os casos particulares que podem acontecer e não 
são fáceis de colocar numa expressão geral. De resto, 
não explicamos ainda quais as leis que devem ser consi­
deradas bem feitas. Assim, o problema permanece de 
pé. Mas necessariamente é preciso que elas tomem o 
caráter da Constituição, sejam boas ou más, justas ou 
injustas como ela e sejam adaptadas ao Estado para o 
qual foram feitas. Assim, se a forma de governo for boa, 
elas serão justas; se for depravada, serão injustas, como 
numa conseqüência necessária.

A Alternância do Mando e da Obediência

Dizem comumente que o fundamento do governo de­
mocrático é a liberdade, como se só houvesse liberdade 
nessa forma de governo. Dizem também que este ép"áf- 
vo visado por toda democracia.

175



A Política

Ora, um dos apanágios da liberdade é que todos al­
ternadamente mandem e obedeçam. Desta diferença en­
tre perpetuidade e alternância dependem a disciplina e a 
instituição.

Se houvesse uma raça de homens que superasse tan­
to os outros quanto imaginamos que os deuses e os he­
róis o fazem; se essa superioridade se manifestasse pri­
meiramente pelo porte e pela boa aparência, depois pelas 
qualidades da alma, e fosse indubitável para os inferiores, 
o melhor sem contestação seria que seu governo fosse 
perpétuo e que as pessoas se submetessem a ele de uma 
vez por todas.

Mas como, com exceção, segundo Scyllax, dos in­
dianos, de ordinário os reis não apresentam superiorida­
de tão acentuada sobre seus súditos, é preciso que todos 
os cidadãos mandem e obedeçam alternadamente, e isto 
por várias razões. Primeiro, é essencial para a igualdade 
que só haja uma mesma condição entre semelhantes; de­
pois, é difícil que um governo dure muito se for consti­
tuído contra este princípio de eqüidade. Aos descontentes 
se soma a gente do campo, sempre ávida de novidades, 
e qualquer que seja o número dos altos funcionários, não 
pode ser grande o bastante para que eles sejam os mais 
fortes.

Não há dúvida, porém, de que deva haver uma dife­
rença entre os governantes e os governados. Cabe ao le­
gislador decidir como ela será e como repartirá os poderes.

Já dissemos que a natureza manifestou sua opção 
pela diferença de idades que dá à espécie humana: de um 
lado, os jovens; de outro, os velhos. Cabe aos primeiros 
obedecer e aos segundos mandar. Ninguém se zanga ou 
se sente desonrado por ceder aos mais velhos, na espe­

176



.Livro III.

rança de alcançar as mesmas honras quando tiver a ida­
de conveniente. Pode-se, portanto, dizer que os mesmos 
mandam e obedecem, mas são, porém, diferentes; assim, 
a disciplina deve ser em parte a mesma e em parte dife­
rente. Pois, de acordo com o provérbio, para bem co­
mandar é preciso ter antes obedecido.

O comando, como expusemos nos livros anteriores, 
relaciona-se ou com o interesse do comandante, ou com 
o do comandado; um é despótico, outro é liberal. Há 
coisas ordenadas que diferem menos pela execução do 
que pelo princípio que determina que sejam executadas. 
Por isso, várias funções que à primeira vista pareceriam 
servis podem ser executadas honestamente por homens 
livres. A honestidade e a torpeza residem menos na natu­
reza do ato do que no motivo que faz agir.

Esta igualdade na alternância do mando e da obediên­
cia é o primeiro atributo da liberdade que os democratas 
colocam como fundamento e como fim da democracia.

Sua segunda característica é a faculdade de viver co­
mo se quer. Este direito também emana da liberdade, e 
é até mesmo aí que reside toda a sua energia, pois só se é 
escravo porque não se pode viver conforme se deseja. 
Donde resulta que um homem não deve se submeter a 
ninguém, ou que isto só deve acontecer se houver des­
forra, conseqüência necessária da liberdade distribuída a 
todos em igual medida.

Supostos estes princípios, eis as máximas democráti­
cas que deles decorrem:

l s que todos têm direito de escolher dentre todos os 
seus magistrados;

2a que todos têm poder sobre cada um, e cada qual 
deve alternadamente governar os outros;

177



A Política

3S que os magistrados devem ser sorteados, ou to­
dos sem exceção, ou pelo menos aqueles cujo cargo não 
requer nem luzes, nem experiência;

42 que não se deve ter a este respeito nenhuma con­
sideração para com a fortuna, ou então a menor das quais 
deve bastar;

5a que a mesma magistratura não deve ser conferida 
mais de uma vez à mesma pessoa, ou pelo menos que 
isto aconteça raramente e para pouquíssimos cargos, a 
não ser os militares;

6a que todos os cargos devem ser de curta duração, 
ou pelo menos aqueles onde esta breve duração for con­
veniente;

7° que todos devem passar pela judicatura, de qual­
quer classe que sejam, e ter poder para julgar sobre to­
dos os casos em qualquer matéria, mesmo as causas da 
mais alta importância para o Estado, tais como as contas 
e a censura dos magistrados, a reforma do governo, as­
sim como as convenções particulares;

8Q que a Assembléia geral é senhora de tudo, e os 
magistrados de nada; ou que pelo menos a Assembléia 
seja a única a decidir sobre os grandes interesses e não 
caibam aos magistrados senão os negócios de pouca im­
portância;

9Q que os membros do senado não sejam indistinta­
mente assalariados. Os salários arruinam o poder da ma­
gistratura; o povo, ávido de salários, atrai tudo para si, co­
mo dissemos anteriormente;

10s que, no entanto, um direito de presença seja con­
cedido, se as faculdades do povo assim o permitirem, aos 
que assistirem à Assembléia do senado, e que sejam pa­
gos os tribunais e os magistrados, ou pelo menos os

178



1 Livro 11/.

membros principais, tais como os que são obrigados a 
receber todos os que se apresentarem;

11- que, caracterizando-se a oligarquia pela nobreza, 
pela riqueza e pelo saber de seus membros, a democracia 
lhe é totalmente oposta, distinguindo-se pelo baixo nasci­
mento, pela pobreza e pela vulgaridade das profissões;

12a que não se deve tolerar nenhuma magistratura 
perpétua. Portanto, se sobrar alguma magistratura do an­
tigo regime, suas atribuições serão reduzidas e, de eleti­
va, passará a depender de sorteio.

Eis o espírito de todas as democracias.
O princípio sobre o qual elas unanimemente se ba­

seiam é o direito que retiram da igualdade numérica. 
Quanto mais longe se levar essa igualdade, mais a demo­
cracia será pronunciada. Pobres e ricos colocados em pé 
de igualdade, outorga do poder a todos, para que um após 
outro o exerçam, sem exclusões nem disparidade: assim 
são entendidas a igualdade e a liberdade.

Apreciação dos Diversos Tipos de Democracia

Dos quatro tipos de democracia acima explicados, a 
melhor é a que pusemos em primeiro lugar em nossa enu­
meração. É também a mais antiga de todas; tem a mesma 
posição que seu povo entre os outros povos. Sem con­
testação, o melhor povo é o que se ocupa de agricultu­
ra. Existe, pois, disposição natural para a democracia em 
todos os lugares em que o povo tira sua subsistência da 
agricultura ou da criação de gado. Exatamente por terem 
poucas riquezas, estas pessoas são muito laboriosas e não 
realizam com freqüência Assembléias nacionais. Não ten-

179



A Política

do numerosos domésticos, fazem elas próprias seu traba­
lho e não desejam o que pertence a outrem. Consideram 
mais agradável trabalhar do que permanecer sentadas, de 
braços cruzados, a deliberar sobre o governo ou gerir ma­
gistraturas, a menos que haja muito que ganhar neste tra­
balho, pois a maioria prefere o lucro à honra. A prova de 
sua despreocupação quando não se desperta sua cupidez 
é que suportaram muito bem seus antigos déspotas e ain­
da hoje se acostumam com a oligarquia quando os deixam 
trabalhar e não tiram seus pertences. Então, eles logo al­
cançam a riqueza, ou pelo menos a abastança.

Se tiverem além disso alguma ambição, ela é mais do 
que satisfeita pelo direito de voto que lhes dão nas elei­
ções e na auditoria das contas. E mesmo que nem todos 
tivessem direito de assistir a elas, mas apenas o de ser voz 
deliberativa nas Assembléias primárias. Com efeito, é 
preciso considerar isto como uma das formas do governo 
democrático. Era esta que havia em Mantinéia.

Portanto, importa ao primeiro tipo de democracia (e 
este sempre foi um de seus costumes) reservar à univer­
salidade dos cidadãos as eleições e a censura dos magis­
trados, assim como a justiça. Não se confiam os mais al­
tos cargos senão aos mais ricos, os segundos aos que o são 
bastante, ou então não se confia nenhum cargo através 
desse tipo de consideração, mas apenas aos que se mos­
tram capazes. Um Estado só pode ser bem governado 
quando o é desta maneira, pois os cargos sempre serão 
preenchidos pelas pessoas mais honestas, de acordo com 
o povo, que não inveja aqueles que estima.

Esta Constituição deixará contentes os homens de 
bem e os nobres. Por um lado, terão a vantagem de não 
serem governados por pessoas baixas; por outro lado,

180



.Livro III.

quando chegar a sua vez, tomarão mais cuidado para go­
vernar eqüitativamente, pois terão contas a prestar e ou­
tras pessoas que os julgarão, pois é bom depender de 
alguém e não ter toda a liberdade para fazer o que se quer. 
Esta liberdade indefinida é uma má garantia contra o 
fundo de maldade que todo homem traz consigo ao nas­
cer. Resulta necessariamente desta precaução a maior 
vantagem para todo Estado, que é ser governado por pes­
soas de bem que a responsabilidade torna por assim di­
zer impecáveis, e isto sem ameaçar a superioridade do 
povo. É evidente que a melhor de todas as democracias 
é a que é assim constituída. Por quê? Porque nela o po­
vo tem sua importância.

Querem consolidar e propagar este regime agrícola? 
Dentre as excelentes leis que existiam antigamente entre 
vários povos, observamos sobretudo as que não permi­
tiam a ninguém possuir terras ou acima de certa quanti­
dade, ou a uma distância grande demais da cidade onde 
se mora. Em vários Estados era proibido alienar a heran­
ça paterna. Uma lei de Oxilus,'cujo efeito é aproximada­
mente o mesmo, proibia que se hipotecasse parte dela 
aos credores. Podemos retificá-la por um texto dos afitia- 
nos que vem bem a propósito. Esse povo, embora nume­
roso, possuía um território bastante pequeno; todos eram 
lavradores, mas nos registros do censo não constava a 
totalidade de suas propriedades. Dividiam-nas em certo 
número de partes disponíveis, para que os pobres pu­
dessem adquiri-las em quantidade suficiente para ultra­
passar até mesmo os ricos.

Depois dos agricultores, o melhor povo é o que leva 
a vida pastoril e explora o gado. Tem muitas afinidades 
com o primeiro. Ambos, habituados ao trabalho corpo-

181



A Política

ral, são excelentes para as expedições militares e resis­
tem perfeitamente aos incômodos do bivaque.

Quase todos os outros povos que compõem o res­
tante das democracias estão muito abaixo destes dois. 
Nada de mais vil, nem de mais alheio a todo tipo de vir­
tude do que esta multidão de operários, de mercenários 
e de gente sem profissão. Esta espécie de indivíduos cor­
re sem parar pela cidade e pelas praças públicas e só fica 
contente nas Assembléias. Os lavradores, pelo contrário, 
dispersos pelo campo, não se reúnem tão facilmente e 
não precisam de tais conciliábulos.

Em todos os lugares onde a localização é tal que há 
grandes distâncias da cidade até as aldeias e lugarejos, é 
bem mais fácil estabelecer uma boa democracia e um bom 
governo. A  multidão é obrigada a se dispersar como que 
em colônias, de modo que a turba da cidade, embora 
acostumada à praça pública, vendo-se sem apoio e até 
mesmo sem o concurso dos homens do campo, não po­
de reunir-se em Assembléia.

Vemos como deve ser constituída a primeira e a me­
lhor democracia, e também como podem sê-lo as outras. 
Basta que nos afastemos gradualmente da primeira e adi­
cionemos aos poucos a populaça, à medida que a demo­
cracia for piorando.

Como a última espécie recebe toda espécie de gen­
te, ela não pode nem convir a todos os países, nem sub­
sistir por muito tempo, a menos que esteja submetida a 
boas leis e a bons costumes. Logo veremos como ela se 
degrada com a maior parte das outras. Para constituí-la e 
firmar o poder do povo, os governantes costumam rece­
ber o máximo possível de pessoas e conceder direito de 
cidadania não apenas aos que têm um nascimento legí­

182



Livro III-

timo, mas até aos bastardos e aos mestiços de qualquer 
dos dois lados, paterno ou materno. Essa prática é espe­
cialmente comum entre tais povos, pois seus demagogos 
não deixam de empregá-la. Contudo preciso introduzir a 
atenuante de só admitir recém-chegados na medida em 
que forem necessários para intimidar os nobres e a clas­
se média, sem jamais ultrapassar este limite. Se isso acon­
tecer, a desordem não tardará a reinar por toda parte. Os 
nobres, que já têm muita dificuldade para suportar este 
governo, se irritarão cada vez mais. Esta foi a causa do 
levante de Cirene. Fecham-se os olhos diante de um pe­
queno inconveniente, mas quando ele assume certa di­
mensão, não podemos deixar de vê-lo.

Há ainda outras instituições capazes de manter e me­
lhorar esta democracia, como, por exemplo, a de Clíste- 
nes em Atenas, e a dos que fundaram a democracia em 
Cirene. Deve-se dividir o povo em tribos e cúrias, dissol­
ver os cultos particulares e reconduzi-los à unidade do 
culto público; numa palavra, imaginar todos os meios 
possíveis para unir todos os cidadãos e extinguir todas as 
corporações anteriores; nem mesmo desdenhar certas 
invenções que, embora de origem tirânica, não deixam de 
ser populares, como o desregramento dos escravos, que 
pode ser útil até certo ponto, a emancipação das mulhe­
res e das crianças, a conivência sobre o gênero de vida 
que agrada a cada um: nada tem melhores efeitos para 
essa democracia. A dissolução agrada a muito mais gente 
do que uma conduta regrada.

183



A Política

A v Leis das Oligarquias

Podem-se inferir da democracia quais devem ser apro­
ximadamente as leis das oligarquias. Basta tomar disposi­
ções totalmente contrárias às de cada democracia e tere­
mos a oligarquia correspondente. A primeira é a mais 
moderada de todas, vale dizer, a que mais se aproxima 
do que se chama propriamente de Estado. As classes de 
cidadãos devem ser distinguidas conforme a renda maior 
ou menor, dando esta última a condição de chegar aos 
cargos necessários, e a primeira aos grandes cargos, de 
sorte que quem quer que alcance este nível de riqueza 
possa aspirar a ocupá-los. A divisão pelo censo deve ser tal 
que aqueles que têm a renda exigida sejam mais nume­
rosos e mais fortes dos que os que não são admissíveis. 
Mas também é preciso ter sempre a intenção de que aque­
les que são associados ao governo venham somente da 
parte sadia do povo.

A oligarquia que vem depois dessa primeira deve or­
denar-se quase da mesma forma, a não ser restringindo 
um pouco mais o número dos elegíveis.

Aquela que corresponde à última forma de demo­
cracia tem muito do despotismo e da tirania: quanto pior 
ela for, mais precisa de precauções para se garantir.

Assim como os corpos de bom temperamento e os na­
vios de sólida construção suportam vários choques sem 
se destruírem e, pelo contrário, os de compleição fraca e 
os navios semi-apodrecidos e mal equipados não resis­
tem aos menores abalos, assim também as más formas 
de governo n;U> podem durar sem muitos artifícios para 
se apoiar.

É o número c :i abundância de homens que salvam as 
democracias; sua consistência vem de uma razão diame­

184



tralmente oposta ao mérito. A  oligarquia, pelo contrário, 
só pode conservar-se pela melhor ordem de suas partes.

Assim como a multidão se compõe principalmente de 
quatro classes, a saber: I a os agricultores, 2a os ligados às 
artes e ofícios, 3a os comerciantes, 4a os trabalhadores ma­
nuais, assim também existem quatro tipos de guerreiros, a 
saber: l 2 a cavalaria, 2a os hoplitas ou infantaria armada dos 
pés à cabeça, 32 a infantaria ligeira, 4° a marinha.

Os lugares mais propícios à primeira espécie de oli­
garquias são os chamados hippasimos, isto é, próprios, 
por suas campinas, à criação de cavalos. Esses lugares são 
propícios à oligarquia mais poderosa. Seus habitantes 
são protegidos e conservados pela cavalaria. Ora, só a clas­
se opulenta pode ter haras.

Quando o lugar só oferece homens e armas, a se­
gunda oligarquia convém-lhe mais. A armadura comple­
ta necessária à grande infantaria só pode ser fornecida 
pelos ricos e ultrapassa os recursos dos pobres.

É a arraia-miúda que compõe a infantaria ligeira e os 
marinheiros. Em toda parte onde_ abunda essa turba há 
perigo de democracia para os ricos. Se acontece alguma 
divisão, os combates de ordinário terminam desfavoravel­
mente para eles. Para sanar este inconveniente, é preci­
so contar com hábeis generais que misturem à cavalaria 
e à infantaria pesada um número suficiente dessa tropa 
ligeira; assim apoiada, ela combate com maior desenvol­
tura. Porém, criar uma força dessa espécie, vinda tio seio 
do povo, é armar-se contra si mesmo e trabalhai' paru sua 
própria destruição. Nas sedições, o povo venc e os ricos 
através da infantaria ligeira. Ágil e alerta, ela facilmente 
domina a cavalaria e a infantaria pesada. Portanto, distin­
guindo as idades, é preciso encarregar os velhos de lazer



A Política

com que seus filhos pratiquem os exercícios ligeiros e, 
ao sair da juventude, tomem os melhores destes alunos pa­
ra colocá-los à frente dos outros.

Quanto ao restante do povo será admitido, como já se 
disse, no controle dos negócios públicos, quando atingir a 
taxa do censo exigido, ou, como entre os tebanos, depois 
que se tiver abstido das profissões mecânicas durante o 
número prescrito de anos, ou, como em Marselha, quan­
do, tendo passado pela censura, tiver sido considerado 
digno do título de cidadãos e das funções cívicas.

Devem-se impor às grandes dignidades pesados en­
cargos, para que o povo renuncie a eles de boa vontade 
e os deixe aos ricos, como se assim lhe pagassem os ju­
ros. Com efeito, os ricos, ao assumir o exercício, ofere­
cerão pomposos sacrifícios, mandarão construir salas de 
banquetes ou outros edifícios destinados ao público, para 
que o povo, convidado a estes banquetes e encantado 
com a magnificência dos edifícios e outras decorações, 
veja com prazer o governo perpetuar-se. Por seu lado, os 
ricos encontrarão nisto a vantagem de despesas honra­
das por monumentos.

Não é isso o que hoje fazem os grandes de nossas 
oligarquias. Procuram nas dignidades, pelo contrário, não 
menos o lucro do que a honra. Dir-se-ia que são menos 
oligarquias do que democracias em transformação.

186



CAPÍTULO XIV

Das Virtudes do Justo Meio

A melhor Constituição e o melhor regime para a maio­
ria dos Estados, assim como para a maior parte dos par­
ticulares, não se medem nem por virtudes acima do al­
cance do vulgo, nem pelo saber que se adquire apenas 
com talentos naturais e com o auxílio da fortuna, nem 
por uma forma de governo qualquer, mas sim por um 
gênero de vida que todos possam alcançar e pelo gover­
no que o maior número de Estados esteja disposto a re­
ceber. Os que se chamam aristocráticos estabeleceram-se 
em muitos países por imitação de governos estrangeiros, 
e se aproximam tanto da República propriamente dita que 
de agora em diante falaremos destas duas formas como 
sendo uma só36.

A decisão sobre todas as questões acerca desta ma­
téria depende dos mesmos princípios. O que dissemos 
de melhor em nossa Ética37 é que a vida feliz consiste no 
livre exercício da virtude, e a virtude na mediania; segue- 
se necessariamente daí que a melhor vida deve ser a vida 
média, encerrada nos limites de uma abastança que todos 
possam conseguir. O que dizemos da virtude e do vício 
do Estado devemos dizer do governo, que é a vida do 
Estado inteiro.

187



A Política

Im portância e excelência da classe média

Em todos os lugares, encontram-se três tipos dfe ho­
mens: alguns muito ricos, outros muito pobres, e outros 
ainda que ocupam uma situação média entre esses dois 
extremos. É uma verdade reconhecida que a mediania é 
boa em tudo. A abastança de riquezas é, portanto, a me­
lhor de todas as situações; é ela que se presta melhor aos 
conselhos da razão: nada lhes obedece mais dificilmen­
te do que a beleza extrema, a força incomparável, a alta 
nobreza, a excessiva riqueza e seus contrários, a extrema 
pobreza, a extrema fraqueza e a grande infâmia. Desses 
extremos, alguns conduzem à insolência e à pior impro­
bidade, outros à patifaria e ã baixeza. Ora, essas são as 
duas fontes dos insultos e dos males que nos fazem.

Pessoas desse tipo são, aliás, pouco interessadas em 
empregos e cargos públicos, quer no serviço, quer no 
conselho, e, por conseguinte, são inúteis à pátria.

Os da primeira classe, favorecidos demais pela natu­
reza ou pela fortuna, poderosos, ricos e rodeados de 
amigos ou de protegidos, não querem nem sabem obe­
decer. Desde a infância, são tomados por essa arrogân­
cia doméstica e a tal ponto corrompidos pelo luxo que 
desdenham na escola até mesmo escutar o professor. Os 
da outra classe, abatidos pela miséria e pelas preocupa­
ções, curvam-se diante dos outros de modo que esses úl­
timos, incapazes de comandar, só sabem obedecer ser­
vilmente. Os primeiros, pelo contrário, não obedecem a 
nenhuma ordem, mas mandam despoticamente. Conse­
qüentemente, o Estado compõe-se apenas de servos e 
de déspotas, e de forma alguma de pessoas livres. Aque­
les são ciumentos, estes desprezadores, vícios contrários 
à amizade e portanto ao regime político que tem sua ori­

188



Livro 111.

gem na benevolência. Assim suspeitosos de inimizade, 
mal aceitam caminhar juntos.

Ora, a sociedade deseja sobretudo membros iguais e 
semelhantes, o que só se pode encontrar na mediania; ela 
não poderia ser melhor governada do que por pessoas 
semelhantes aos que lhe deram origem. São estes os ci­
dadãos que com mais segurança se mantêm; não dese­
jam o que é dos outros, como os pobres, nem estimulam 
a inveja de ninguém, paixão comum dos pobres contra 
os ricos, e, não correndo risco de emboscadas, nem es­
tando eles mesmos à espreita, vivem sem perigo.

Por isso Focilides dizia que
uma modesta abastança era o objeto de seus desejos, 

só pedindo ao céu ser ele próprio medíocre em sua pá­
tria. Nenhuma sociedade civil é melhor do que a que se 
compõe de tais pessoas, nem mais própria para ser bem 
governada do que quando, superior em número e em 
poder ao restante dos cidadãos, o ultrapassa em dois ter­
ços ou pelo menos em um terço. A  acessão deste terço 
faz com que a balança penda para o seu lado e previna 
os excessos do partido contrário. É, portanto, uma gran­
de felicidade para o Estado que nele se encontrem ape­
nas fortunas medíocres e suficientes. Em toda parte onde 
uns têm demais e outros nada, seguè-se necessariamente 
que haja ou democracia exacerbada, ou violenta oligar­
quia, ou então tirania, pelo excesso de uma ou de outra. 
Pois a tirania surge de igual modo da insolente e desen­
freada democracia e da oligarquia, desastre que, como 
explicaremos ao tratar das revoluções, acontece iimiio 
menos entre tais pessoas de nível médio. A mediaiiin é, 
pois, o melhor estado; é o único que não sofre sedições. 
Com efeito, não acontecem nem agitações, nem divisno

189



A Política

onde muitos se encontram de posse de uma riqueza mé- 
^iia. Assim, as grandes cidades são menos sediciosas por­
que nelas se encontram mais pessoas abastadas. As cida­
des pequenas, pelo contrário, dividem-se facilmente em 
dois partidos, sem que ninguém permaneça neutro, sen­
do quase todos ou pobres ou ricos.

Pela mesma razão, há mais segurança nas democra­
cias do que nas oligarquias, e elas duram mais tempo, 
porque os medíocres são mais numerosos e participam 
mais dos cargos públicos do que num Estado oligárqui- 
co. Quando os pobres não têm este contrapeso, e come­
çam a prevalecer pelo número, tudo vai mal e a demo­
cracia não tarda a cair no aniquilamento.

Um poderoso argumento a favor da mediocridade é 
que os melhores legisladores foram cidadãos de média 
fortuna. Sólon declara-se tal em suas poesias, Licurgo tor- 
nou-se tal quando parou de reinar e Carondas também o 
era, como quase todos os outros. \

Pode-se compreender, depois disto, por que a maio­
ria dos Estados são ou democráticos ou oligárquicos. É 
porque neles se encontra um pouco de simples abastan­
ça e, estando os ricos e os pobres além e aquém da linha 
da mediania, atraem para si o governo, e se segue daí a 
democracia ou a oligarquia. De resto, quando ocorrem 
revoltas e combates entre os pobres e os xicos, os que 
saem vencedores não toleram mais comunicação nem 
igualdade com os vencidos no governo, mas reservam 
para si, como prêmio da vitória, o privilégio de governar. 
Se o vencedor for o povo, ele estabelece uma democra­
cia; se forem os ricos, faz-se uma oligarquia, como acon­
teceu com todos os que conquistaram a soberania na Gré­
cia, ajustando ambos a forma de governo a seu proveito

190



Livro III-

particular, sem de maneira nenhuma consultarem o inte­
resse do Estado.

É por isso que jamais ou raramente aconteceu, e en­
tre muito poucos povos, que se tenha optado por uma 
República média. Entre os príncipes não há um só exem­
plo desta moderação, em toda a antiguidade; em todas 
as outras partes, virou costume recusar a igualdade e pro­
curar dominar quando se sai vencedor, ou ceder e obe­
decer quando se é vencido38.

Por tudo isso que acaba de ser dito, vemos qual seja 
o melhor dentre os Estados, e o que faz a sua excelência. 
Esta noção servirá aos outros, tanto no gênero democráti­
co quanto no oligárquico, para mostrar-lhes sua situação 
e fazer com que se compreenda com facilidade qual é de­
pois dele o primeiro, qual o segundo e assim por diante. 
Será necessariamente o melhor o que mais se aproximar 
dele, e o pior o que mais se afastar, a menos que haja cir­
cunstâncias particulares. De fato, é possível que se en­
contrem circunstâncias tais que o melhor não seja o mais 
útil nem o mais conveniente para certos povos.

A  conseqüência natural do que precede seria exami­
nar que gênero e espécie convêm a cada povo. Exami­
nemos, porém, inicialmente o que convém a todos em 
geral, pois é preciso que a parte de um Estado que dese­
je a sua conservação seja mais poderosa do que a que 
não a deseja.

Em todo Estado há duas coisas a considerar: a qua­
lidade e a quantidade das pessoas; a qualidade, isto é, a 
liberdade, a riqueza, o saber, a nobreza; a quantidade, is­
to é, a parte superior em número. É possível que das 
duas partes de que um Estado se compõe uma seja supe­
rior pela qualidade e a outra pela quantidade, que haja

191



A Política

mais plebeus do que nobres, mais pobres do que ricos, 
mas de maneira que não excedam em quantidade mais 
do que os que são inferiores pela qualidade. É sob estes 
dois aspectos que vamos compará-los.

Quando a multidão dos pobres predomina nesta pro­
porção, a democracia estabelece-se naturalmente. Ela é de 
espécie análoga à parte do povo que predomina, a sa­
ber, a primeira espécie, se for a massa dos lavradores, a 
última, se for a dos artesãos e dos trabalhadores manuais, 
e assim das outras que ocupam uma situação intermediá­
ria entre essas duas.

Mas quando os ricos e os pobres predominam mais 
em qualidade do que são superados em quantidade, acon­
tece a oligarquia, e, de igual forma, a espécie de oligar­
quia em relação com o número da sociedade oligárquica.

Em todos os casos, quer se trate de fazer uma Cons­
tituição oligárquica, quer a pretendam democrática, o 
legislador deve prestar atenção às pessoas de condição 
média. Se seu número for superior aos dos dois extremos, 
ou ao de um deles, a Constituição será firme e estável. 
Não se deve temer que os ricos se entendam com os po­
bres contra os médios; uns jamais vão querer deixar-se 
dominar pelos outros; se procurassem outra Constituição, 
não encontrariam nunca uma mais adaptada ao interes­
se comum do que esta; nem os democratas se deixarão 
governar pelos oligarcas, nem estes pelos democratas, 
mesmo alternadamente, devido à desconfiança mútua. 
Em todos os lugares, é ao árbitro que as pessoas se diri­
gem; e o árbitro mais conveniente é aquele que, colocado 
entre dois, nào pende mais para um lado do que para o 
outro; quanto mais o poder supremo for moderado por 
este intermediário, mais a Constituição será estável.

192



Livro 111.

É um erro, mesmo nas Constituições aristocráticas, 
dar, como fazem muitos, muito aos ricos e muito pouco 
ao povo; a longo prazo, de coisas que só têm aparência 
de bem resulta necessariamente um mal real: o Estado 
arruína-se mais pela cupidez dos ricos do que pela dos 
pobres.

O Regime Moderado

Pelo contrário, a justa moderação é reunir às institui­
ções da oligarquia as da democracia, propondo um salá­
rio a uns e impondo uma pena aos outros. Mediante is­
so, o governo, ao invés de estar nas mãos de apenas uma 
parte, será comum a todos. De resto, não devem ser ad­
mitidos senão os que portam armas.

O censo não pode determinar-se pura e simplesmen­
te. É preciso, porém, que o seja com a máxima amplitu­
de possível, para que os participantes sejam mais nume­
rosos do que os não-participantes. Quanto aos pobres, 
eles se consolam por não participarem e ficam descansa­
dos se não os ultrajam e lhes deixam os poucos bens que 
possuem, o que nem sempre acontece, pois os indivíduos 
de condição que pretendem os cargos públicos às vezes 
não são nem corteses, nem humanos. Resulta daí que, se 
houver guerra, os pobres a evitam, a menos que os sus­
tentem. Mas se os sustentarem, passam a desejá-la.

Em alguns lugares, o governo é formado nao apenas 
por aqueles que portam armas, mas pelos que as porta­
vam. Os malianos escolhiam seu Conselho dentre estes, 
e seus magistrados dentre os guerreiros em atividade. O 
primeiro Estado entre os gregos foi organizado com esta

193



A Política

espécie de cidadãos, depois da extinção das monarquias; 
e em primeiro lugar com cavaleiros, pois a força e a su­
perioridade dos exércitos consistiam então na cavalaria. 
Pois as outras tropas de nada servem se não tiverem dis­
ciplina, e antigamente não havia nem disciplina, nem ex­
periência na infantaria, de sorte que a cavalaria sozinha 
constituía toda a força do Estado.

Mas como os Estados cresceram e ganharam consi­
deração através das outras armas, o governo foi comuni­
cado a um maior número de pessoas. Assim, o que hoje 
chamamos de República era então chamado de demo­
cracia.

No que se refere aos antigos Estados, eram todos, se­
gundo sua aparência, oligárquicos ou monárquicos. Com 
tão pouca gente, não se podiam encontrar muitas pes­
soas abastadas, de modo que o povo, pouco numeroso e 
quase sem distinção de categorias, se deixava facilmente 
governar.

Eis o que tinha a dizer sobre as causas dessa diver­
sidade de Estados, bem maior do que a enumeração que 
se tinha feito até agora (pois há bem mais de uma espé­
cie de democracia e mais de um tipo nos outros gêne­
ros)39. Vemos agora suas diferenças e de onde procedem, 
seu nível, sua preeminência e sua conveniência mais pa­
ra tal povo do que para tal outro.

194



Livro IV
Da Subversão e das Conservação 

dos Governos



CAPÍTULO XV

Das Subversões e de Suas 
Causas Gerais

Discutimos quase todas as questões de que devíamos 
tratar. Para terminar, é normal examinar de onde vêm as 
revoluções dos Estados, quantas causas podem provocá- 
las e quais são elas, a que depravações cada governo em 
particular está sujeito e quais são os meios de preserva­
ção, os remédios gerais e específicos para essas pertur­
bações.

Em primeiro lugar, deve-se estabelecer como princí­
pio que, nas diversas formas de sociedade que foram ado­
tadas, geralmente houve um acordo para manter o direito 
e garantir a igualdade proporcional. Muitos, porém, com- 
preenderam-no mal. A  democracia, por exemplo, decorre 
de que, sendo todos iguais sob alguns aspectos, se con­
sideraram absolutamente iguais, e de que, sendo todos 
livres de modo semelhante, imaginaram ser absolutamen­
te semelhantes. A  oligarquia, pelo contrário, decorre de 
que, sendo certas pessoas desiguais em algumas coisas, 
por exemplo, em riqueza, se acreditaram superiores em 
tudo. Donde se segue que alguns, como iguais, se crêem 
dignos de participar igualmente de tudo e oulros, como 
desiguais, querem ter mais em tudo, pois mais é uma de­
sigualdade. Uns e outros têm certa aparência de razào,

197



A Política

mas se enganam, tomando por absolutamente justo o que 
o é apenas em parte. A conseqüência disso é que, quan­
do não conseguem a parte que crêem ser-lhes devida no 
governo, provocam as sedições.

Se houvesse uma causa justa para elas seria a exce­
lência do mérito, pois esta é a única superioridade abso­
luta. Todavia, os homens que menos provocam revoltas 
são os que se sobressaem quanto ao mérito. Mas outros há 
que têm pretensões por causa do nascimento, como os 
nobres a que os avós transmitiram brilho e riqueza. Tole­
ram com grande impaciência a igualdade e sua arrogân­
cia é fonte ordinária das agitações.

Os Estados mudam de duas maneiras. As vezes pas­
sam de uma forma a outra, como da oligarquia para a de­
mocracia, para a República ou para a aristocracia, ou ainda 
desta para aquela; às vezes, sem mudar de forma nem de 
Constituição, mas conservando-as, substituem-se os che­
fes e os senhores, como quando se usurpa o trono numa 
monarquia ou se forma um novo senado nas oligarquias.

P erm anência do Estado Através dos Regimes

Uma questão prévia consiste em saber se, depois de 
uma revolução tal como a de que trataremos, a Cidade per­
maneceu a mesma ou se se tornou outra. Devemos preo­
cupar-nos tanto com o lugar quanto com as pessoas. É 
possível que ocorra um desmembramento no território ou 
uma separação entre as pessoas, continuando algumas a 
morar no mesmo lugar e outras partindo para outro.

De resto, basta simplificar a questão. Pois, tendo a 
palavra Cidade vários sentidos, a solução será mais fácil 
com a distinção.

198



Livro IV-

Do fato de as pessoas habitarem o mesmo lugar não 
se segue que se trata de uma única e mesma Cidade. Os 
muros não podem servir de critério, pois todo o Pelopo- 
neso poderia ser cercado por uma mesma muralha. Não 
seria a primeira vez que vastos espaços seriam assim fe­
chados. Assim são todas as grandes cidades, que se pare­
cem menos com cidades do que com uma nação inteira, 
como Babilônia. Três dias já se haviam passado, dizem, 
desde que fora tomada e em vários bairros ainda de na­
da se sabia.

Essa extensão dos Estados e das cidades foi tratada 
alhures, pois também cabe à política determiná-la.

São também questões de política saber se convém 
que um Estado só contenha uma nação ou várias, se con­
tinua a ser o mesmo enquanto conserva o mesmo gêne­
ro de habitantes, apesar da morte de uns e do nascimento 
de outros, como os rios e as fontes, cuja água corre sem 
cessar para dar lugar à água que sucede.

Também é política, enfim, a questão de saber se, 
continuando a ser as mesmas as pessoas, a Cidade pode 
mudar. A Cidade é um tipo de comunidade; é a univer­
salidade dos cidadãos. Portanto, se a qualidade de cida­
dão variar conforme a forma de governo, não será mais 
o mesmo Estado quando o governo passar de uma forma 
a outra, assim como, permanecendo os mesmos atores, 
o coro não deixa de mudar quando passa do cômico ao 
trágico. O mesmo ocorre com todo outro composto ou 
agregado cuja forma varia. Permanecendo a.s mesmas vo­
zes e os mesmos instmmentos, o canto não é mais o mes­
mo quando passa do modo dórico ao modo írijj;io. Isto 
posto, é a forma e não a matéria que decide se um Esta­
do permanece o mesmo e se se deve, apesar da identi­

199



A Política.

dade de habitantes, chamá-lo de outro nome ou conser­
var-lhe o nome, embora seus habitantes tenham mudado. 
Restaria ainda saber se a modificação de forma o dispen­
saria de manter seus compromissos.

O  E xcesso  d e D esigualdade, Causa 
Principal das Subversões

As transformações fazem-se do mais para o menos ou 
do menos para o mais, isto é, aumentando ou diminuindo 
a intensidade da oligarquia ou da democracia, ou ainda 
dos outros governos, de modo que o Estado se torne mais 
ou menos oligárquico, mais ou menos democrático e as­
sim por diante. Modifica-se ainda certa parte do sistema 
político, quer inaugurando, quer suprimindo alguma ma­
gistratura, como dizem que na Lacedemônia Lisandro ten­
tou abolir a monarquia e Pausânias a eforia. Foi também 
assim que em Epidamno, em lugar dos Filarcas, se criou 
um Senado, e na democracia de Atenas se manteve, no tri­
bunal dos Heliastas, o costume de preencher os cargos va­
cantes com pessoas que tivessem estado em outros car­
gos; o arcontado, que é a primeira dignidade neste Esta­
do, é outro resíduo da antiga oligarquia.

Em todos os lugares, é a desigualdade que ocasiona as 
sedições, quer porque não se respeite nenhuma propor­
ção entre desiguais, quer porque se estabeleçam muitas 
diferenças entre iguais; pois a própria monarquia é uma 
desigualdade chocante quando se estabelece entre iguais e 
para sempre. Para aqueles que buscam a igualdade por 
toda parte, ela é uma fonte eterna de subversões.

Há dois tipos de igualdade, uma em número, outra 
em mérito: em número, quando se encontra dos dois la­

200



Livro IV._

dos uma mesma multidão ou grandeza; em mérito, quan­
do há proporção, quer aritmética, como entre três, dois e 
um, quer geométrica, como entre quatro, dois e um. Nu­
ma, existe a mesma diferença, noutra, a mesma propor­
ção, pois dois é metade de quatro, assim como um é me­
tade de dois.

Concorda-se sobre a justiça simples ou igualdade nu­
mérica. Só há contestação, como já ficou clito, sobre a 
justiça proporcional, que se deve ao mérito. Uns, por se­
rem iguais sob certos aspectos, imaginam ser inteiramen­
te iguais; outros, por serem desiguais em algo, se consi­
deram superiores em tudo e dignos de todas as preferên­
cias. Foi destas duas pretensões opostas que nasceram 
principalmente a democracia e a oligarquia. A nobreza e 
o mérito encontram-se em poucas pessoas; a maioria não 
as tem. Não se encontrarão em parte alguma cem homens 
nobres e cem pessoas de mérito, mas em toda parte os 
pobres pululam.

É impolítico fundar meramente a Constituição de um 
Estado sobre uma ou outra igualdade. A  experiência o 
prova; nenhum Estado organizado assim é duradouro. É 
fatal que partindo de um erro capital e de um princípio 
vicioso se chegue a más conseqüências; portanto, só se 
deve empregar a igualdade aritmética em algumas par­
tes, e nas demais servir-se da igualdade geométrica40.

No entanto, a democracia é mais segura e menos su­
jeita a sedições do que a oligarquia. Esta as vê nascerem 
dos dois lados, umas da parte dos governantes entre si, 
(nitras da parte do povo; a democracia só sofri* sedições 
da parte das minorias oligárquicas, e não do próprio po­
vo; e, para falar exatamente, neste caso não si* trata nem 
mesmo de sedições.

201



A Política

O governo republicano, tirado da classe média, apro- 
xima-se mais da democracia do que da oligarquia. Assim, 
é o mais seguro e o mais estável de todos os governos.

Outras Causas

Como nos propusemos examinar de onde nascem as 
sedições e as revoluções, devemos começar vendo quais 
são em geral seus princípios e causas. São três, cujas ca­
racterísticas inicialmente esboçaremos. Consideraremos 
um após outro a disposição dos espíritos à sedição, os 
motivos que os levam a ela e o começo das querelas e das 
perturbações civis.

Em geral, a causa desta disposição à mudança é que 
uns, como já dissemos, enfatuados pela igualdade, se re­
voltam por se acreditarem menos bem tratados do que 
os outros, que consideram apenas seus iguais; estes, que­
rendo conservar a desigualdade e sua preponderância, 
se chocam por, embora sendo superiores, não ter mais e 
talvez até menos do que o vulgo. Pode haver justiça em 
suas pretensões. Sempre o que os dispõe à sedição é o 
esforço dos inferiores para serem iguais, e dos iguais pa­
ra se tornarem superiores.

O objeto de suas lutas é o lucro ou a honra e seus 
contrários. Querendo evitar para si ou para seus amigos 
alguma afronta ou desgraça, insuflam revoltas e pertur­
bações no Estado.

As causas que assim geram esses movimentos e es­
sas comoções são em número de sete e até mais, de um 
outro ponto de vista. Duas são as que acabam de ser ex­
postas, o lucro e a honra. Animam de diversas formas os

202



Livro IV.

cidadãos uns contra os outros, pois nem sempre eles os 
pretendem para si mesmos, como no caso precedente, 
mas às vezes lutam porque os vêem justa ou injustamen­
te distribuídos a outrem. As outras causas são ora os ul­
trajes, o terror, o demasiado poder ou crédito, o despre­
zo, os crescimentos excessivos; ora os aborrecimentos, o 
esquecimento, o envilecimento e a diferença de tratamen­
to que se sente.

Dentre estas razões para a subversão, já se pressente 
que força têm o ultraje e a acumulação de lucros, e como 
eles agem. Quando são os altos funcionários que ofen­
dem ou especulam, os cidadãos se revoltam tanto contra 
eles como contra o governo que autoriza essa licença. A 
avareza dos chefes manifesta-se ora pela pilhagem dos 
bens privados, ora pela do tesouro público.

Sabemos também o quanto pode a ambição e como 
ela excita as revoltas. Os que não participam dos cargos 
públicos revoltam-se por vê-los todos serem concedidos 
a outros. Sua repartição só é justa quando se faz segun­
do o mérito; é injusta quando pessoas sem talento os con­
seguem, enquanto que os outros, apesar de sua virtude, 
são excluídos.

A sedição também acontece por demasiada preemi­
nência, quando um ou vários cidadãos se elevam a um 
grau de potência maior do que convém à dignidade e às 
forças do Estado, o que comumente degenera em monar­
quia ou coalizão tirânica, conhecida sob o nome de di­
nastia (ou politiranid)-, por isso, é costume em alguns 
lugares, como em Argos e em Atenas, afastar a tempo es­
ses personagens, tipo de banimento chamado ostracismo. 
Seria melhor, porém, como dissemos, prevenir, desde o 
princípio, a superioridade, do que remediá-la depois de 
tê-la experimentado.

203



A Política

Outra causa de revolta é, entre os culpados, a cons­
ciência de um grande crime e o medo de ser punido por 
ele, ou, ainda, o perigo de que se está ameaçado e se quer 
prevenir. Foi assim que em Rodes os nobres conspiraram 
contra o povo para deter as perseguições judiciárias ini­
ciadas contra eles.

Também o desprezo conduz da desobediência às 
conspirações e à sedição. Nas oligarquias, quando os ex­
cluídos dos cargos são maioria e se sentem os mais for­
tes; nas democracias, quando os ricos desprezam os mem­
bros do governo que desempenham mal suas funções 
ou os negligenciam. Assim, em Tebas, a democracia mal 
governada foi inteiramente arruinada depois da batalha 
das Vinhas; em Megara, após duas perturbações e sua 
anarquia; em Siracusa, antes da tirania de Gelão; em Ro­
des, depois do motim dos nobres contra o povo e da in­
surreição contra Atenas.

Os crescimentos desmedidos de uma classe relativa­
mente às outras também são causas de revolução. Assim, 
os membros que compõem um corpo devem crescer pro­
porcionalmente, para que subsista a mesma comensura- 
ção. O animal morreria se o pé, por exemplo, crescesse 
até quatro côvados, não tendo o resto do corpo mais do 
que dois palmos; poderia até degenerar em outra espé­
cie, se crescesse de tamanho e sofresse alteração de figu­
ra além de sua proporção natural. Assim também o Es­
tado, sendo de maneira semelhante composto de partes, 
altera-se e se enfraquece se algumas delas, como freqüen­
temente acontece, crescem insensivelmente em detrimen­
to das outras, por exemplo, a massa dos pobres nas de­
mocracias e nas Repúblicas.

O acaso às vezes traz estas mudanças. Em Tarento, 
tendo sido a maior parte da nobreza, pouco depois da

204



Livro IV-

guerra dos persas, derrotada pelos Lapiges, passou-se da 
República para a democracia. Em Argos, depois do massa­
cre feito pelo lacedemônio Cleômenes sobre seu exérci­
to perto do Hebdome (ou Teatro), os habitantes foram 
obrigados a admitir seus camponeses entre os cidadãos. 
Em Atenas, depois de ter perdido contra os espartanos a 
batalha terrestre, a nobreza que se recrutara para esta guer­
ra diminuiu consideravelmente e foi forçada a ceder ao 
povo. As mesmas modificações ocorrem com as demo­
cracias, mas são mais raras. Por exemplo, quando a quan­
tidade de pobres aumenta e vários deles se tornam ricos, 
ou então quando os bens dos ricos aumentam de valor, 
passa-se à oligarquia, e até à oligarquia concentrada que 
chamamos politirania.

Às vezes, sem que haja sedição, o governo muda em 
razão de seu aviltamento, como em Heréia, onde com e­
çaram a se envergonhar das eleições e os magistrados fo­
ram depois sorteados, por causa da torpeza dos eleitos. 
O regime ainda se modifica por negligência, quando se 
deixa que cheguem à suprema magistratura homens mal 
intencionados para com a pátria, como Heracleodoro em 
Oréia, o qual, após sua promoção, transformou a oligar­
quia em democracia.

Algumas vezes a mudança se realiza através de pro­
gressos imperceptíveis; no final, fica-se admirado vendo os 
costumes e as leis mudadas sem que se tenha atentado 
para as causas ligeiras e silenciosas que preparam as mu­
danças. Na Ambrácia, por exemplo, depois de ter escolhi­
do magistrados de pequena fortuna, passou-se a admitir 
pouco a pouco alguns que não possuíam nada. Ora, há 
pouca ou nenhuma diferença entre nada e muito pouco.

A diversidade de origem entre os habitantes também 
excita querelas até que estejam bem acostumados a esta-

205



A Política

rem juntos. Assim como um Estado não se forma com  
toda espécie de gente, tampouco se cria em um instante. 
Todos os que admitiram estrangeiros para residir em sua 
cidade, foram quase sempre enganados por eles, como 
os de Trezena, que, em Síbaris, receberam os aqueus. Fo­
ram obrigados a ceder-lhes o lugar quando o número 
deles aumentou, o que causou a desgraça. Os sibaritas 
retiraram-se para Túrio e ali fizeram a mesma tentativa, 
mas, querendo dispor do território como senhores, foram 
vencidos e expulsos. Os bizantinos sofreram algo seme­
lhante da parte de estrangeiros e tiveram subitamente 
que recorrer às armas para repeli-los. Os antisianos, que 
de modo semelhante haviam aceitado os banidos de 
Quios, também se viram obrigados a livrar-se deles pela 
força. Os zanclianos foram vencidos e expulsos pelos de 
Samos, que os tinham recebido. Também foram estran­
geiros que perturbaram os apoloniatas do Ponto Euxino. 
Os siracusanos, após a expulsão de seus tiranos, tendo 
tornado cidadãos alguns soldados e mercenários estran­
geiros, tiveram tantos aborrecimentos por causa disso que 
foi preciso romper com eles. Os de Anfípolis foram qua­
se todos expulsos pelos de Cálcis, por tê-los recebido em  
sua cidade.

Nas oligarquias, quem conspira é o povo, conside­
rando injurioso que, apesar de sua pretensa igualdade, não 
o admitam nos mesmos postos. Nas democracias, quem 
se revolta são os nobres, por verem que são colocados 
no mesmo plano que os que não o são.

As vezes a sedição parece derivar da própria nature­
za do lugar que foi mal escolhido para habitação. Em 
Clazômenas, os habitantes do Centro (ou bairro dos ba­
nhos) detestam os da ilha; em Cólofon, a parte do norte

206

I



Livro IV-

odeia a do sul; em Atenas, o Pireu é mais democrático do 
que a cidade. Pois, assim como num exército, um riacho, 
mesmo bem pequeno, pode romper a falange, assim tam­
bém, numa cidade, qualquer diferença de habitação bas­
ta para quebrar o entendimento e o acordo entre os ha­
bitantes.

Mas o que há de mais incompatível são, em primei­
ro lugar, a virtude e o vício, depois as riquezas e a pobre­
za. Estas diferentes causas têm, por sua vez, cada qual seus 
graus.- na própria classe dos pobres, uns são piores do que 
os outros, e isso, como acabamos de dizer, se deve a ha­
bitarem em bairros diferentes.

Os Pretextos e Ocasiões

As sedições não nascem de pequenas causas, mas às 
vezes têm pequenos começos.

Ordinariamente, elas repousam sobre grandes interes­
ses, e os menores ganham força quando elas se elevam 
entre os principais do país. Foi assim que, antigamente, em 
Siracusa, o Estado foi perturbado por dois jovens magistra­
dos rivais em amor. Durante a ausência de um, o outro 
conquistou sua amada. O despeito, quando ele voltou, su­
geriu-lhe atrair e seduzir a mulher de seu rival. Tendo cada 
um deles conseguido o apoio de outros magistrados, a dis­
córdia espalhou-se por toda a cidade.

Portanto, nunca é cedo demais para abafar as brigas 
dos altos funcionários e dos grandes. O mal está na ori­
gem. Em tudo, o que começou já está feito pela metade. 
O menor erro cometido no início repercute em tudo que 
se segue.

207



A Política

As brigas entre os poderosos de ordinário arrastam 
consigo todo o Estado. Foi o que aconteceu em Hestiéia, 
após a guerra dos persas, quando dois irmãos disputavam 
uma herança. O menos rico dos dois, irritado por seu 
irmão desviar uma parte do despojo, especialmente o te­
souro encontrado por seu pai, atraiu para seu partido 
toda a arraia-miúda; o outro, que era opulento, conseguiu 
o apoio de todos os ricos. Em Delfos, uma disputa a res­
peito de um casamento foi também o princípio de todas 
as sedições que depois aconteceram. O noivo, por lhe 
terem predito que a união lhe traria desgraça, hesitou em 
tomar sua noiva e a deixou sem nada concluir. Os pais 
da moça, considerando-se insultados, acusaram falsamen­
te o jovem de ter roubado durante a celebração de um 
sacrifício o dinheiro do tesouro sagrado e o fizeram mor­
rer como sacrílego. Em Mitilene, uma briga que surgiu por 
causa de uma vultosíssima herança que coube a duas 
jovens, à morte de Timófanes, seu pai, foi o com eço dos 
desastres e da guerra contra os atenienses. Doxandre, que 
havia pedido as duas moças em casamento para seus dois 
filhos, vendo-os recusados, conspirou e insuflou contra 
sua pátria os atenienses, junto aos quais tinha direito de 
hospitalidade pública. Mitilene foi tomada pelo general 
Paques. Problema semelhante ocorreu entre os fócios, en­
volvendo Mnaseas, pai de Mneson, e Eutícrates, pai de 
Onomarco, por uma jovem e rica herdeira. Foi o com e­
ço da “guerra sagrada”. Em Epidamno, um casamento 
também revirou o Estado. O pai da noiva, tendo sido con­
denado a uma multa pelo pai do noivo, que se tornara 
magistrado, não pôde conter seu ressentimento por este 
pretenso insulto e fez com que se revoltassem todos os 
que estavam excluídos dos cargos.

208



Livro IV-

Surge uma grande ocasião para mudar, quer para oli­
garquia, quer para democracia ou para República, a Cons­
tituição dos Estados quando algum grupo de magistrados 
ou alguma classe numerosa de cidadãos adquire para si 
novos graus de prestígio, ou consegue aumentar seu po­
der. Assim agiu o areópago que, tendo-se glorificado na 
guerra dos persas, tentou reduzir o governo a uma forma 
mais concentrada. Por seu lado, a plebe naval, que con­
tribuíra mais do que todos para a vitória da batalha de Sa- 
lamina, orgulhosa de ter proporcionado à Ática, por sua 
marinha, a preeminência sobre todos os Estados da Grécia, 
não deixou de fortalecer a democracia. Em Argos, tendo 
os membros se distinguido na primeira batalha de Man- 
tinéia, contra os lacedemônios, tentaram arruinar a demo­
cracia. Em Siracusa, o povo a quem se devia a vitória al­
cançada sobre os atenienses substituiu a forma republi­
cana pela democracia. Em Cálcis, quando o povo expul­
sou o tirano Foxus junto com a nobreza, tornou-se ins­
tantaneamente senhor do governo. Da mesma forma, em 
Ambrácia, depois de ter expulsado o tirano Periandro e 
seus partidários, o povo apossou-se do governo.

Numa palavra -  e isto é bom que se saiba - ,  todos 
os que, quer na condição privada, quer na magistratura, 
quer em família, quer em tribo ou qualquer outra asso­
ciação que possa haver, proporcionaram ao Estado algum 
acréscimo de potência, sempre ocasionaram certa per­
turbação, quer começada por invejosos, quer por terem 
eles próprios, envaidecidos com o sucesso, desdenhado 
permanecer nos limites da igualdade.

Os Estados também sofrem comoções quando aque­
las de suas partes que parecem contrárias, a  imo os ricos 
e a arraia-miúda, se contrabalançam e ;i classe média é

209



A Política

ou nula ou muito pouco numerosa. Pois se uma das duas 
facções se torna muito superior, a porção média não quer 
arriscar-se contra quem tem uma superioridade evidente. 
Aqueles, aliás, que excelem em mérito são sempre me­
nos numerosos do que os outros e por isso raramente 
insuflam sedições e pouco participam delas.

Estas diversas mudanças acontecem ou por força ou 
por astúcia: por força, ao constranger, de repente ou após 
certo prazo, o povo a se submeter; por astúcia, quer con- 
quistando-o com belas palavras e conservando-o com li- 
sonjas no estado a que o conduziram, quer induzindo-o 
primeiro a uma mudança voluntária, para depois nela man­
tê-lo forçosamente e a contragosto, depois que reconhe­
ce o erro. Foi assim que em Atenas os Quatrocentos lo­
graram o povo com a falsa esperança de que o rei da Pér­
sia ajudaria com seu dinheiro os atenienses a fazerem 
guerra contra os lacedemônios, e assim se apossaram do 
governo.

Estas são as mudanças comuns a todos os Estados. Da­
qui para a frente consideraremos separadamente as re­
voluções particulares a cada forma de governo.

210



CAPÍTULO XVI

Das Revoluções Próprias 
às Repúblicas

Causas das Revoluções na D em ocracia

A principal causa das mudanças é, nos estados de­
mocráticos, o atrevimento dos demagogos. Caluniam os 
ricos uns após os outros e os obrigam a fazer coalizões, 
pois o temor diante do perigo comum tem o efeito de re­
conciliar os maiores inimigos. Em seguida, amotinam pu­
blicamente o povo contra a coalizão, como se vê quase 
em toda parte.

Foi com tais maldades que forçaram em Cós os no­
bres a conspirar e destruir a democracia. Em Rodes, dis­
tribuíram aos soldados todo o dinheiro proveniente dos 
impostos e impediram que os capitães das galeras rece­
bessem o que lhes era devido, acusando-os de vários de­
litos. Para evitar, então, a punição, os acusados foram obri­
gados a conspirar contra a democracia e a derrubaram. A 
democracia de Heracléia também deveu a ruína a seus de­
magogos. Depois de terem enfraquecido o Estado com a 
partida das colônias, tiveram a temeridade de arruinar e 
expulsar os nobres. Estes, tendo-se reunido, recuperaram 
forças e destruíram o poder do povo. Em Megara, o mes­
mo resultado: os demagogos baniram a maioria dos no-

211



A Política

bres, a fim de obter dinheiro pelo confisco de seus bens; 
os banidos viram-se em número bastante elevado para 
fazer-lhes guerra; venceram o povo, voltaram à cidade e 
estabeleceram a oligarquia. De modo semelhante, Trasí- 
maco arruinou a democracia de Cumas.

Se prestarmos atenção, constataremos que as mes­
mas revoluções aconteceram em todas as outras partes da 
mesma maneira. Para bajular o povo, ora se apertam os 
ricos, quer submetendo os bens de uns a leis agrárias e 
a novas partilhas, quer empregando as rendas dos outros 
no pagamento dos magistrados, ou cumulando-os de im­
postos; ora os caluniam para ter ocasião de acusá-los e 
confiscá-los.

Antigamente, quando o mesmo personagem era de­
magogo e general de exército, as democracias não deixa­
vam de se transformar em Estados despóticos. Com toda 
certeza, os antigos tiranos originaram-se dos demagogos.

Isso já não acontece com tanta freqüência quanto 
antigamente, pois então, não estando ainda exercitados 
comumente na arte de bem falar, as armas eram o único 
meio de se obter poder. Hoje que a eloqüência foi leva­
da ao mais alto grau de perfeição e goza da maior esti­
ma, são os oradores que governam o povo. Mas como 
não têm nenhum conhecimento da arte, não ousam ten­
tar nada contra o Estado, ou, se o fizeram em algum lugar, 
as tentativas foram rapidamente reprimidas. Assim, as 
usurpações da suprema autoridade eram mais freqüentes 
no passado do que no presente, porque se davam a al­
guns cidadãos magistraturas de alta importância, como em 
Mileto a Pritania, e se submetiam à decisão deles os maio­
res interesses. Aliás, as cidades estavam longe de ser tão 
grandes, já que o povo preferia morar no campo, ocupan-

212



Livro IV1

do-se com seus trabalhos rústicos. Portanto, se esses ma­
gistrados eram guerreiros, apossavam-se do governo. Seu 
principal recurso era a confiança que obtinham do povo, 
pelo ódio que demonstravam contra os ricos. Foi assim 
que Pisístrato obteve a tirania de Atenas, querelando con­
tra os habitantes da planície; Teagênio, a de Megara, man­
dando matar o gado dos proprietários, quando o encontrou 
passando à margem do rio; e Dionísio, a de Siracusa, 
acusando de traição Dafne e os grandes, artifícios que eram 
tidos como ímpetos de patriotismo e davam popularidade.

Causas das Revoluções na Oligarquia

Quanto às oligarquias, há duas causas manifestas de 
revolução:

A primeira, da parte do povo, quando os homens do 
governo se mostram injustos para com a multidão; en­
tão, o primeiro que aparece basta para insurgi-la, sobre­
tudo quando é um membro do Senado que se oferece 
como chefe, como Ligdamis de Naxos, que depois usur­
pou a soberania.

A segunda, da parte dos ricos, em conseqüência da 
existência de vários grupos entre eles-, a sedição parte dos 
que são apenas particulares, sendo freqüentemente muil 
to poucos os outros ricos que governam. Foi o que acon­
teceu em Marselha, na Istria, em Heracléia e em outras 
Cidades, onde os que não participavam do governo não 
pararam de conspirar até que tivessem mudado as máxi­
mas e os costumes. Uma das regras quase gerais era que 
o pai e os filhos, ou o filho mais velho e o mais moço, não 
podiam ser magistrados ao mesmo tempo. Pelo menos,

213

J



A Política

este costume era observado em muitos lugares, mesmo 
naqueles em que a oligarquia era a mais organizada poli­
ticamente. Nas cidades que acabamos de citar, foi preciso 
admitir em primeiro lugar os irmãos mais velhos e de­
pois os mais jovens. Disto resultou que na Istria a oligar­
quia passou a ser uma democracia; que em Heracléia, de 
um número menor de magistrados, se passou a ter seis­
centos; que em Cnido, ela se transformou devido à dis­
sensão entre os nobres, em razão do pequeno número de 
pessoas admissíveis no governo graças à exclusão men­
cionada do filho pelo pai e dos mais moços pelo mais 
velho. O povo, aproveitando-se de sua discórdia e to­
mando um dentre eles como chefe, atacou os outros e os 
derrotou. Com efeito, toda sociedade não deixa nunca de 
se enfraquecer quando é dilacerada pelas facções. Mais 
antigamente, em Eritréia, durante a oligarquia dos Basi- 
lidas, que, no entanto, governavam bem, o povo, indig­
nado por estar sob o jugo de um punhado de pessoas, 
mudou essa forma de governo.

As oligarquias também se destroem por si mesmas, 
quando são roídas pela demagogia de seu próprio chefe. 
Uma primeira maneira de as coisas acontecerem é a adu­
lação de seus colegas por algum membro de um Senado 
oligárquico e, portanto, pouco numeroso (assim agiram 
Cáricles em Atenas, no tempo dos Trinta tiranos, e Fínicos 
na época dos Quatrocentos). Outro modo de agir é ga­
rantir ao povo a complacência dos magistrados, como 
em Larissa, onde os guardiães do Estado bajulavam até a 
populaça, porque ela dominava as eleições. E o que sem­
pre ocorre em toda oligarquia em que as designações 
não se fazem por cooptação, mas sim pelo povo ou pelo 
exército, em razão da importância da renda ou da classe

214



Livro IV.

de que se é membro. A este respeito, temos o exemplo de 
Abido. O mesmo ocorre nos Estados em que o poder 

^ judiciário não é conferido pelos magistrados ligados ao 
governo; então, os bajuladores do povo, para obter car­
gos nos tribunais, incitam-no a se apoderar de todos os 
poderes, como aconteceu em Heracléia do Ponto.

Também é arriscar-se a uma revolução a tentativa de 
reduzir a oligarquia a um número menor, pois por serem 
de igual força, os inovadores são sempre obrigados a cha­
mar o povo em seu auxílio.

Outra oportunidade de revolução para as oligarquias 
é a dissipação de seus bens em farras feitas pelos funcio­
nários do governo. Seu recurso, então, está nas inova­
ções. Inovam tanto que eles próprios se tornam senhores 
do Estado ou escolhem alguém para apoderar-se dele, 
como Hipariano fez com Dionísio em Siracusa, ou como 
um certo Cleotimos, após ter introduzido os colonos de 
Cálcis em Anfípolis, semeou a discórdia entre os novos 
habitantes e os ricos. Foi por este mesmo meio que em 
Egina o Estado esteve a ponto de mudar em virtude de 
um títere de Cares. Esses intrigantes têm sempre alguma 
novidade a propor. Às vezes pilham o tesouro público e 
entram em disputa por causa disso, quer com seus pró­
prios cúmplices, quer com os que se opõem aos roubos, 
como ocorreu em Apolônia do Ponto.

Mas quando a oligarquia está de acordo consigo mes­
ma, não é fácil destruí-la. Temos um exemplo disto no 
Estado de Farsala, onde poucos homens mantêm grande 
número deles na obediência, porque estão em harmonia 
e se conduzem bem entre si.

O Estado oligárquico periclita também quando, no 
seio da primeira minoria, nasce uma outra espécie de

215



A Política

oligarquia ainda mais estreita, o que acontece quando, 
apesar do pequeno número de magistrados, os princi­
pais cargos e dignidades não são, porém, comuns a to­
dos. Observamo-lo em Élida, onde o Estado era governa­
do por só noventa senadores; seu número foi ainda mais 
reduzido; além de serem vitalícios, sua eleição asseme­
lhava-se ao despotismo, assim como à dos senadores da 
Lacedemônia.

Estas mudanças se fazem tanto em tempo de guerra 
quanto em tempo de paz. Em tempo de guerra, os ma­
gistrados, desconfiando do povo, são obrigados a chamar 
tropas estrangeiras e não raro aquele a quem confiam o 
comando se torna seu tirano, como Timófanes em Co­
rinto. Se tal comando é confiado a vários, estes se coali- 
zam numa dinastia, ou então, temerosos de serem pegos 
no mesmo truque, fazem com que o povo participe do 
governo, para reconciliarem-se com ele. Em tempo de 
paz, os oligarcas, desconfiados uns dos outros, entregam 
a guarda do Estado a seus soldados, sob o comando de 
algum general neutro, o qual às vezes acaba por se tor­
nar senhor dos dois partidos, como aconteceu em Larissa 
sob o comando dos Alevadas de Samos e em Ábido, no 
tempo das facções, das quais uma era a de Ifíade.

As sedições também nascem das vexações e dos in­
sultos que os homens do governo fazem uns aos outros. 
Além dos exemplos já citados, temos, a respeito do casa­
mento, o de Diágoras, que, em semelhante oportunidade, 
derrubou a oligarquia dos cavalheiros em Erétria; acerca 
de processo ou condenação, a sedição de Heracléia; em 
razão de adultério, a de Tebas, crime justamente punido, 
ignominiosa e escandalosamente, tanto em Heracléia, na 
pessoa de Eurition, quanto em Tebas, na de Arquias, onde

216



Livro IV.

seus inimigos levaram a animosidade ao ponto de pren­
dê-los a vigas em praça pública, com coleiras de ferro.

Várias oligarquias, como as de Cnido e de Quios, 
também foram destruídas por serem despóticas demais, e 
isso por senadores irritados com a insolência dos outros.

Enfim, o curso ainda que fortuito dos acontecimen­
tos traz mudanças tanto para as Repúblicas quanto para 
as oligarquias que regulam pela renda a eleição de seus 
senadores, de seus juizes e dos outros funcionários. O 
índice de renda restringe bastante bem por algum tempo 
o acesso às magistraturas a poucas pessoas nas oligar­
quias e às pessoas de riqueza média nas Repúblicas. Se, 
porém, pela felicidade da paz ou por alguma outra pros­
peridade inesperada, os mesmos bens aumentam de va­
lor, então todos os cidadãos se tornam admissíveis em 
todos os cargos. Esta mudança às vezes acontece aos pou­
cos, imperceptivelmente, e outras vezes de repente.

Mas a transformação das democracias e das oligar­
quias nem sempre resulta num governo contrário. Às ve­
zes, o regime permanece sendo do mesmo gênero. Pas­
sa-se, no entanto, do domínio das leis ao do arbítrio, ou 
reciprocamente.

Como todas as Constituições aristocráticas têm algo 
de oligárquico, nelas os nobres têm mais facilidade para se 
apropriarem do território. Na Lacedemônia, por exem ­
plo, os bens são possuídos por um número bastante res­
trito de nobres. Ali têm eles mais facilidade de fazerem o 
que querem e de assumirem a aliança que llies agradar. 
O casamento ali realizado por Dionísio arruinou o Esta­
do dos locrianos. Isto não teria acontecido numa demo­
cracia ou numa aristocracia bem constituída.

A mudança é imperceptível nas aristocracias, quan­
do se corrompem aos poucos. É o que também aconte­

217



A Política

ce em toda República, como vimos na enumeração das 
causas gerais de mudança, dentre as quais não nos es­
quecemos de mencionar a negligência pelas pequenas 
coisas. Quando se deixa passar algum ligeiro erro, passa- 
se lenta e facilmente a um maior, até que se tenha des­
truído toda ordem e revirado o Estado completamente. A 
República de Túrio, mais uma vez, passou bastante por 
isso. Sua lei proibia prorrogar por mais de cinco anos o 
comando do exército. Alguns jovens que seguiam a car­
reira militar, com boa reputação entre os soldados e cheios 
de desprezo pela magistratura, decidiram primeiro revo­
gar essa regra e perpetuar seu comando, quase certos de 
que o povo de bom grado os reelegeria. Os senadores, 
consultados a este respeito, de início se opuseram, mas 
depois consentiram, imaginando que, mudada a lei, não 
se tocaria no resto da Constituição. Mas quando quiseram 
resistir às outras transformações que se continuavam a 
fazer, foi em vão. Os inovadores conseguiram tornar des­
pótica toda a forma do governo.

Em suma, todas as Repúblicas se destroem ou por si 
mesmas ou pelas potências de fora, quer vizinhas, quer 
distantes, que dispõem de força, como aconteceu através 
dos atenienses e dos lacedemônios, suprimindo os pri­
meiros por toda parte as oligarquias, e os segundos, as 
democracias.

Causas das Revoluções na A ristocracia

Não sendo a aristocracia senão uma espécie de oli­
garquia (pois tanto numa quanto noutra só poucas pes­
soas participam dos cargos públicos, e a diferença está

218



Livro IV-

apenas no motivo de sua escolha), os casos de sedição 
são aproximadamente os mesmos.

Uma primeira causa de perturbação relativa aos car­
gos públicos provém, pois, do próprio pequeno número 
dos elegíveis. A tranqüilidade fica ameaçada quando são 
excluídos muitos homens de almas elevadas que se con­
sideram de igual valorj como os que na Lacedemônia se 
chamavam PartenianosAl. Pessoas de igual nascimento, 
que, porém, se viram excluídas, conspiraram contra o Es­
tado e, depois de descobertas, foram expulsas para Taren- 
to, a fim de ali fundar uma colônia. Da mesma forma, há 
desordem quando alguns grandes, não menos recomen­
dáveis pelo mérito do que pelo nascimento, são indigna­
mente tratados pelos de situação superior, como o foi 
Lisandro pelos reis, ou quando um homem de valor é pos­
to de lado, como Cinadon, que, sob Agesilau, foi autor 
da conspiração contra os lacedemônios.

Um segundo motivo de perturbação ocorre quando 
alguns estão na extrema indigência e outros na opulên­
cia, como na Lacedemônia durante a guerra de Messê- 
nia. Conforme Tirteu, em seu poema sobre a legislação, 
muitas pessoas que esta guerra empobrecera exigiram 
então uma nova partilha do território.

Uma terceira razão surge quando um grande se co­
locou em condições de crescer ainda mais e de dominar 
sozinho, como parecem ter pretendido, na Lacedemônia, 
Pausânias, general do exército na guerra contra os Per­
sas, e em Cartago, Hannon.

Mas o que mais arruina a República e a aristocracia 
é o vício do pacto fundamental; na República, a má mis­
tura que nela se faz de democracia e de oligarquia; na 
aristocracia, a ausência de combinação desses elementos 
com a virtude. O germe de sua depravação é, portanto,

l
219



r
I

uma mistura defeituosa para estes governos, cujas espé­
cies variadas são compostas de diversos elementos.

As aristocracias distinguem-se do Estado nisso que 
as primeiras pendem mais para a oligarquia e as segun­
das, para a democracia. Assim, estas são mais seguras e 
mais duradouras do que as outras. Sendo mais numero­
sos os personagens a que é confiado o governo, eles são 
mais fortes e, em razão mesmo da igualdade, mais fáceis 
de contentar. Aqueles, pelo contrário, que, por causa de 
sua riqueza, gozam de maior consideração, estão mais 
dispostos a humilhar os outros e não têm escrúpulos de 
lhes tirar todos os lucros.

Em geral, qualquer que seja o lado para o qual se 
incline a forma do governo, nele cai e se transforma, pois 
ambos os lados procuram engrossar suas fileiras. A Repú­
blica, portanto, transforma-se em democracia e a aristocra­
cia em oligarquia; ou, pelo contrário, a aristocracia trans­
forma-se em democracia, pela atração dos pobres (pois a 
minoria que se crê lesada esforça-se para colocar o gover­
no do seu lado), e a República em oligarquia, pela atração 
dos ricos.

O único Estado estável é aquele que tem por base a 
igualdade proporcional com relação ao mérito e a vonta­
de geral de dar a cada qual o que lhe é devido. Os turia- 
nos experimentaram isto. No começo, só elegiam os 
magistrados de maior renda; depois, exigiram uma renda 
menor e tiveram um maior número deles. Os nobres 
que, contra a lei, haviam comprado quase todas as terras 
e, por esta razão, tinham maior autoridade na forma oli- 
gárquica, ergueram-se contra esta mudança, mas o povo, 
treinado no manejo das armas e muito aguerrido, venceu 
a guarda, e obrigou os compradores de imóveis a entre­
gar o que tinham em demasia.

___________________________________________________ A Política____________________________________________________

220



CAPÍTULO XVII

Das Revoluções Particulares 
às Monarquias

Os meios de subversão são quase os mesmos tanto 
para a monarquia e a tirania, quanto para as Repúblicas. 
A  monarquia assemelha-se à aristocracia; a tirania decor­
re da oligarquia e da democracia extremas, isto é, de dois 
governos degenerados. Com efeito, ela retém os abusos 
e os erros tanto de uma quanto de outra; por conseguin­
te, ela é muito funesta para seus súditos.

Estas duas espécies de monarquia diferem por sua 
origem e por seu fim. A  monarquia foi estabelecida con­
tra a populaça em defesa das pessoas de bem. Foi dentre 
elas que se tirou o rei, em razão da excelência de suas 
virtudes, do mérito de suas grandes ações ou do brilho 
de sua raça. O tirano, pelo contrário, como a história nos 
ensina, deve sua origem ao ódio contra os nobres. Para 
pôr o povo ao abrigo de suas vexações, ele sempre saiu 
das multidões. De fato, quase todos os tiranos são dema­
gogos que conseguiram crédito junto ao povo atacando 
os nobres.

Das diversas espécies de tirania, esta é posterior à 
época do crescimento das Cidades. Algumas delas são mais 
antigas e começaram no tempo em que os reis, violando 
as condições impostas a seus pais, ousaram governar

221



A Política

mais despoticamente; outras nasceram quando os princi­
pais magistrados se permitiram abusar da longa duração 
que antigamente os povos davam às Assembléias e aos 
cargos públicos; outras ainda provêm da supremacia que 
as oligarquias, ao elegê-los, lhes conferiam sobre todas as 
outras autoridades; pois, de todas estas maneiras, era-lhes 
fácil transformar-se em tiranos; só precisavam .querer, 
tendo uns já todo o poder, como Fídon em Argos, e ou­
tros as honras da dignidade real, como Fálaris e os da Jônia, 
Panécio em Leonte, Cipselo em Corinto, Pisístrato em 
Atenas, Dionísio em Siracusa e outros mais que devem, 
como acabamos de dizer, a sua ascensão à demagogia.

Portanto, a monarquia tem em comum com o poder 
aristocrático o fato de se dar pelo mérito pessoal ou pelo 
dos avôs, pelos benefícios assinalados, pelo poder ou 
por todos estes motivos juntos; pois todos os que haviam 
prestado grandes serviços ou podiam prestá-los às Cidades 
e às nações alcançaram esta honra, alguns, como Codro, 
impedindo através de suas façanhas guerreiras que as Ci­
dades caíssem na servidão, outros retirando-as dessa 
condição, como Ciro. Houve ainda reis fundadores de um 
Estado ou conquistadores de um país, como os reis da 
Lacedemônia, da Macedônia e dos Molossos.

A meta e o dever de um rei são zelar para que os 
proprietários não sejam desapossados por agressores in­
justos e nem o povo seja ultrajado por pessoas insolentes. 
O tirano, pelo contrário, como já ficou dito muitas vezes, 
não se preocupa com o interesse público, a não ser quan­
do este está ligado ao seu próprio interesse. A volúpia e 
o dinheiro de todos, eis o que busca o tirano; honra, eis o 
que é necessário aos reis. Sua guarda é composta de ci­
dadãos; o tirano convoca estrangeiros para a sua.

222



Livro IV-

A tirania reúne os vícios da democracia aos da oligar­
quia. Ela tem em comum com a segunda o fato de propor- 
se a opulência como fim (sem isso ela não teria condições 
de manter a guarda e a magnificência), de desconfiar do 
povo, de desarmá-lo, de oprimi-lo, de expulsá-lo das cida­
des e dispersá-lo pelos campos ou colônias. Da democra­
cia, ela toma a guerra aos nobres, sua destruição aberta ou 
clandestina, seu banimento, considerando-os como rivais 
ou como inimigos de seu governo. De fato, é de ordiná­
rio desta classe que procedem as conspirações, querendo 
alguns deles dominarem eles próprios, e outros temendo 
ser escravos. Assim, vimos Periandro aconselhar Trasíbulo 
a cortar as espigas mais altas, isto é, desfazer-se dos cida­
dãos mais eminentes.

Causas Comuns à M onarquia e à Tirania

Mais uma vez, portanto, são os mesmos princípios 
que produzem as revoluções nas monarquias e nas Re­
públicas; isto é, a injustiça, o perigo ou o desprezo da par­
te dos reis incitam seus súditos a conspirarem contra eles; 
a injustiça que acontece principalmente por ultraje à pes­
soa do súdito, ou à sua honra e, às vezes, pela espoliação 
de seus bens.

As conspirações tendem aos mesmos fins nos dois 
regimes, pois tendo os monarcas abundantes riquezas e 
honras, todos querem tê-las da mesma forma que eles. Mas 
as conspirações fazem-se ou contra a pessoa dos prínci­
pes, ou contra o Estado.

Aquelas que têm por causa a injúria pessoal são de 
diversos tipos, cada qual provocando um gênero de res­

223



A Política

sentimento. Os ofendidos conspiram, na maioria dos ca­
sos, para se vingarem, e não em seu próprio proveito. As­
sim foi a conjuração contra os filhos de Pisístrato; ela teve 
por causa a injúria feita ã irmã de Harmódio e a ofensa 
que ele próprio sentira na ocasião. Harmódio armou-se 
para vingar a irmã, Aristogíton para vingar Harmódio. Pe- 
riandro, tirano de Ambrácia, permitiu que conjurassem 
contra ele por ter perguntado num banquete a uma de suas 
amantes se estava grávida de um filho seu. Pausânias 
matou o rei Filipe porque este desdenhava vingá-lo do 
ultraje que Átalo lhe fizera. Derdas conspirou contra Amin- 
tas, que se vangloriava de ter colhido a flor de sua juven­
tude. Evágoras de Chipre foi morto por Eunucus, cuja 
esposa fora raptada pelo filho daquele príncipe'.

Várias insurreições não tiveram outra causa além dos 
atentados dos reis ao pudor de outrem, principalmente a 
de Crateus contra Arquelau, que o torturara para servir- 
se dele. A injúria já era mais do que suficiente, mas Cra­
teus já estava, além disso, agastado pela recusa que lhe 
fizera Arquelau de suas duas filhas, uma depois da outra, 
embora lhe tivesse prometido uma delas em casamento. 
Premido pela guerra que tinha que sustentar contra Sirra 
e Arrabeu, Arquelau casou a mais velha com o rei de Eli- 
méia e a mais moça com o filho de Amintas, pensando 
que Crateus, filho de Cleópatra, não ousaria hostilizá-lo. 
Todavia, o verdadeiro com eço de sua ruptura originou- 
se da ofensa e do ressentimento de Crateus por ter sido 
solicitado a tolerar ações desonrosas. Helanocrata de La- 
rissa participou da mesma conspiração, pela mesma razão. 
O príncipe, depois de ter abusado de sua juventude, pro­
metera mandá-lo de volta à sua pátria; o jovem achou 
que só o mantinha junto a si para se divertir, e não por 

%

224

i



amá-lo. Parro e Heráclides de Eno mataram Cótis para 
vingar a ofensa feita a seu pai. Adamasto igualmente o 
traiu por tê-lo castrado quando ainda era criança.

Muitos outros, indignados por terem sido maltrata­
dos e feridos, mataram ou tentaram matar nobres e reis. 
Foi assim que, em Mitilene, Megacles, em emboscada com  
seus amigos, matou os pentálidas que, enquanto passea­
vam, se divertiam batendo nos passantes com varas de 
ferro. Depois, Esmérdis fez outro tanto com Pentilo, que 
ordenara que fosse surrado por uma mulher a cujas in­
discrições ele sempre cedera. Decânico urdiu e conduziu 
a conspiração contra Arquelau e foi o instigador de todos 
os outros assassinos. O motivo de sua cólera tinha ori­
gem no fato de que, tendo se referido ao hálito infecto de 
Eurípides, Arquelau o entregara àquele poeta vingativo, 
que o mandou açoitar cruelmente. Muitos outros ainda, 
por causas semelhantes, foram assassinados ou tiveram 
suas vidas ameaçadas.

Os perigos e o medo às vezes também incitam a ar­
ruinar as monarquias, assim como os outros Estados. Xer- 
xes, bêbado de vinho, encarregara Artábano de crucifi­
car Dario. Artábano, crendo que o príncipe se esquece­
ria dessa ordem por ter sido ciada no auge da embriaguez, 
não a executou. Quando Xerxes deu mostras de sua có­
lera por isso, Artábano o matou para evitar sua própria 
perda.

Outras conspirações procedem do desprezo, como a 
que foi feita contra Sardanapalo, visto, dizem os antigos 
mitólogos, fiando no meio de um grupo de mulheres. Se, 
quanto a esse príncipe, o fato é duvidoso, pode ser verda­
deiro quanto a algum outro. Díon insurgiu-se pela mesma 
causa contra Dionísio, o jovem, que estava sempre bêbado 
e era desprezado igualmente por todos os súditos.



A Política

O desprezo torna infiéis até mesmo os protegidos. A 
confiança com que são honrados persuade-os de que 
poderão de repente tentar um golpe seguro. O pouco ca­
so que têm pelo monarca também torna audaciosos os 
que ganharam poder e acreditam poder tornar-se senho­
res do Estado. O fato de sua situação colocá-los longe de 
todo perigo leva-os com maior facilidade a fazer a tenta­
tiva, sobretudo os que têm o comando dos exércitos; foi 
o que fez Ciro contra Astiago, cujos costumes eram des­
prezíveis e a incapacidade evidente, já que vivia na mo­
leza e seu exército estava irritado com a ociosidade. Seutes 
da Trácia agiu da mesma forma contra Amádoco, cujas tro­
pas comandava.

As vezes a conjuração tem vários motivos. Ao despre­
zo junta-se a cobiça, como no caso de Mitrídates contra Ari- 
barzane. Ninguém é mais empreendedor do que os auda­
ciosos que têm valentia e foram educados por seus mes­
tres na carreira militar. A magnanimidade somada ao poder 
transforma-se em ousadia. Estas duas qualidades os levam 
à conjuração, por estarem certos do êxito.

Os que conspiram para conseguir um nome são de 
uma espécie completamente diferente. Não atacam os ti­
ranos pelas honras e pelas riquezas, mas sim para con­
quistar a glória e fazer com que falem deles. O desejo de 
um grande nome e da memória da posteridade faz com  
que arrisquem grandes façanhas, mas pessoas deste tipo 
são raras. É preciso estar, como Díon, o bravo, disposto 
ao sacrifício da própria vida e a perder tudo, se falhar o 
golpe. A natureza não engendra facilmente almas tão he­
róicas. Ele atacou Dionísio com um punhado de homens, 
declarando que lhe bastava, chegado ao ponto que fosse, 
ter vencido as dificuldades da aventura. Mesmo se mor­

226



Livro IV.1

resse depois do primeiro passo na corrida, ele ambicio­
nava a glória de uma morte tão bela.

A tirania também se arruina, como qualquer outro 
Estado, pelo exterior, quando tem na vizinhança algum 
outro Estado mais poderoso, num sistema contrário. O 
contraste das instituições faz nascer a vontade de agredir 
e, quando toda uma nação almeja algüma coisa, execu­
ta-a assim que pode. Os Estados opostos, por exemplo 
uma democracia vizinha a uma tiraniâ, são tão inimigos 
quanto os oleiros o são dos oleiros, no dizer de Hesíodo, 
pois a última espécie de democracia é ela própria uma 
tirania. O mesmo ocorre com a monarcjuia e a aristocra­
cia. Por isso os lacedemônios e os siracusanos, enquan­
to foram bem governados, destruíram várias tiranias.

Algumas vezes a tirania morre por si mesma, quan­
do ocorre uma divisão entre os pretendentes, como ou- 
trora a de Gelão e em nossos dias a de Dionísio. A de 
Gelão foi destruída por 'Trasíbulo, irmão de Hierão. Ba­
julando o filho de Gelão à maneira dos demagogos, leva­
va-o à dissolução para reinar. A família e os cortesãos do 
jovem príncipe tentaram, por certo, reunir forças para sal­
var a tirania e se desfazer de Trasíbulo, mas os conjura­
dos, tendo encontrado uma ocasião favorável, expulsa­
ram-nos todos. Quanto a Díon, que, à frente de um exér­
cito e com a ajuda do povo, expulsara o jovem Dionísio, 
seu cunhado, também foi morto, por sua vez.

Como o ódio e o desprezo são as duas causas prin­
cipais pelas quais se conspira contra a tirania, é necessa­
riamente à pessoa dos tiranos que se liga o ódio; no en­
tanto, sua ruína na maioria dos casos procede do desprezo. 
Prova disso é que quase todos os usurpadores conserva­
ram a soberania durante a vida, apesar do ódio público,

227



A Política

mas quase todos os seus sucessores perderam-na incon- 
tinenti. A vida dissoluta que levam faz com que caiam no 
desprezo e dá mil ocasiões de os exterminar.

A cólera está ligada ao ódio e produz quase os mes­
mos efeitos, mas é ainda mais enérgica. Os que são ani­
mados por ela insurgem-se com mais violência, não po­
dendo, na perturbação da paixão, ouvir os conselhos da 
razão. As pessoas deixam-se levar pela impetuosidade 
da cólera principalmente por injúria. Esta reação tornou- 
se funesta para a tirania dos filhos de Pisístrato e de vários 
outros, mas o ódio atinge com maior segurança os seus 
alvos. Ao passo que a cólera é acompanhada de uma dor 
que não permite raciocinar, a animosidade isenta desse 
ardor calcula e age silenciosamente.

Enfim, tudo o que dissemos das causas que destroem 
a oligarquia imoderada e a extrema democracia pode con­
vir à tirania, pois elas próprias são espécies de tirania.

Superioridade da M onarquia

A monarquia tem menos a temer das causas exterio­
res e por isso mesmo dura mais tempo. Mas, de ordinário, 
ela destrói a si mesma de duas maneiras, quer pela divi­
são dos que dela participam, quer por sua tendência â ti­
rania, querendo os reis aumentar sem parar o seu poder, 
a despeito das leis. Assim, vemos hoje muito poucos Es­
tados governados por reis. Se existem ainda alguns, são 
de preferência monarquias absolutas e tiranias. A realeza 
é uma dignidade estabelecida voluntariamente, cujo po­
der se estende às maiores coisas. Ora, como a maioria dos 
homens se assemelha e raramente se encontra alguém

228



Livro IVí

tão perfeito para corresponder à grandeza e à dignidade do 
cargo, as pessoas não se submetem de bom grado a seme­
lhantes instituições. Se alguém quiser reinar por astúcia ou 
por violência, não haverá monarquia, mas sim tirania.

Quanto às monarquias hereditárias, elas têm uma 
causa especial de enfraquecimento. Muitos príncipes sem 
mérito se sucedem e, não tendo seu poder sido adquiri­
do por seus ancestrais através da tirania, mas sim pela 
honra, esquecem-se disso e revoltam seus súditos com  
sua insolência. Dissolve-se, então, com  facilidade o pac­
to que os une. Não é mais rei aquele a quem seus súditos 
se recusam a obedecer; daí em diante não passa de um 
tirano que governa homens livres contra a vontade.

Pouca D uração das Tiranias

Historicamente, a monarquia tirânica é, juntamente 
com a oligarquia, a forma de Estado menos duradoura.

A mais longa tirania foi a de Ortógoras e de seus des­
cendentes, em Sícion. Durou cem anos. A causa desta 
duração foi que esta dinastia tratou com moderação os 
súditos e na maior parte dos casos se conformava com as 
leis, esforçando-se por contentar o povo. Some-se a isto 
que Clístenes não era um guerreiro desprezível e, ademais, 
amava a justiça. Dizem que ele chegou a coroar o juiz 
que lhe fora adverso na adjudicação dos prêmios dos 
combates ginásticos. Segundo alguns, este magistrado é 
aquele cuja estátua ainda se vê na grande praça de Sí­
cion. Conta-se, igualmente, que Pisístrato, citado diante 
do Areópago, se submeteu à sua jurisdição.

229



A Política

A segunda tirania quanto à longevidade é a dos Cip- 
sélidas em Corinto. Durou setenta e três anos e seis me­
ses. Cipselo reinou trinta anos, Periandro, quarenta, e 
Psamético, filho de Górdias, três. A causa desta duração 
também foi que Cipselo tratava o povo com bondade e 
todo seu reinado transcorreu sem que contratasse guar­
das. Periandro teve os costumes de um tirano, mas foi bom 
general.

A terceira foi a dos Pisistrátidas, em Atenas. Mesmo 
assim, a tirania de Pisístrato se viu duas vezes interrom­
pida por sua expulsão, de modo que de trinta e três anos, 
só reinou dezessete e seus filhos dezoito, o que perfaz 
no total trinta e cinco anos.

A tirania de Gelão e de Hierão em Siracusa foi de ape­
nas dezoito anos. Gelão, após ter reinado sete anos, mor­
reu no oitavo, e Hierão reinou dez anos. Trasíbulo foi 
expulso no décimo primeiro mês. As outras tiranias fo­
ram igualmente de curta duração.

230



CAPÍTULO XVIII

Das Leis ou Práticas Salutares 
às Republicas

Cabe ao legislador ou a quem quer que tenha sabi­
do traçar o plano de um governo não apenas realizá-lo, 
mas sobretudo prover a permanência de sua obra. Qual­
quer que seja o governo escolhido, não é difícil fazê-lo 
durar um, dois ou três meses. Portanto, conforme o que 
dissemos acima sobre a dissolução dos Estados, deve-se 
tentar garantir sua existência, evitando tudo o que lhe for 
pernicioso e tomando, através de leis escritas ou não es­
critas, todas as medidas necessárias à sua conservação, e 
não considerar tanto como democrático ou oligárquico o 
que confere este caráter a um Estado, a nào ser que lho im­
prima por bastante tempo.

Às vezes, aliás, acontece que o governo, sem ser de­
mocrático por sua constituição, se torne tal pelo fato e 
pelo hábito, e, inversamente, tendo se constituído demo­
craticamente desde a origem, seja na realidade e pelos 
costumes oligárquico, o que acontece depois das revolu­
ções. Os homens não mudam bruscamente, e se conten­
tam no começo em assumir algumas vantagens sobre os 
demais. As leis anteriores não são revogadas e, no entan­
to, os inovadores têm o comando.

231



A Política

O Respeito às Leis e à Liberdade

Conhecendo os meios pelos quais se corrompem e 
se dissolvem os Estados, podemos também saber por 
que meios eles se conservam. Causas contrárias produ­
zem efeitos contrários; ora, a conservação é o contrário 
da corrupção.

Deve-se, portanto, num Estado bem constituído, ob­
servar cuidadosamente que nada se faça contra as leis e 
os costumes, e sobretudo prestar atenção, desde o come­
ço, nos abusos, por pequenos que sejam. A corrupção 
introduz-se imperceptivelmente; é que, como as peque­
nas despesas, repetidas, consomem o patrimônio de uma 
família. Só se sente o mal quando está consumado. Como 
ele não acontece de uma vez, seus progressos escapam ao 
entendimento e se parecem àquele sofisma que do fato de 
cada parte ser pequena infere que o todo seja pequeno. 
Ora, se é indubitável que o total seja composto de coisas 
pequenas, é falso que ele próprio seja pequeno. O ponto 
capital, portanto, é deter o mal desde o começo.

A atenção não deve ser menos vigilante contra as 
armadilhas que se armam contra o povo. Este, de ordi­
nário, é enganado pelos ricos em cinco ocasiões, que são 
as Assembléias, as magistraturas, os julgamentos, o arma­
mento e os exercícios.

Ia as Assembléias: permissão a todos para assistir a 
elas, mas pena contra os ricos se não assistirem a elas, e 
somente contra eles, ou então uma pena maior do que 
para os outros;

2- as magistraturas: proibição aos que têm rendas de 
recusá-las, mas que os pobres o possam;

3Q os julgamentos: pena para os ricos que se recusa­
rem a ser juizes; impunidade para os pobres, ou pena

232



maior para os primeiros, menor para os segundos, como 
na lei de Carondas. (Em alguns lugares, todos os que estão 
inscritos no alistamento civil podem assistir às Assem­
bléias e ser juizes, mas há pesadas multas contra os que, 
estando inscritos, não comparecerem ou não julgarem, a 
fim de que a pena evite que se inscrevam e, não estando 
inscritos, sejam dispensados de comparecer ou de julgar.);

4S as armas: mesma norma sobre as armas e os exer­
cícios; permissão aos pobres de não terem armas e pena 
contra os ricos se não se tiverem preocupado em adqui- 
ri-las;

5a os exercícios: nenhuma pena contra os pobres, se 
não comparecerem, e pena contra os ricos, se faltarem. 
Assim, uns participam para evitar a pena, outros não com­
parecem, não tendo nada a temer.

Nas democracias, os legisladores usam de sutilezas 
opostas. Propõem um salário aos pobres que assistirem 
às Assembléias ou que tiverem o ofício de juiz, e não im­
põem nenhuma pena aos ricos que se abstiverem.

Todas essas astúcias são funestas às Repúblicas.

Outras Práticas Salutares

Cumpre observar que existem aristocracias e oligar­
quias que se sustentam menos pelo valor de sua consti­
tuição do que pela direção dos que as governam. Uma 
atitude sábia e moderada tanto para com os outros fun­
cionários públicos quanto para com  os simples particula­
res consiste primeiro em não fazer nem injúria nem in­
justiça a estes últimos, e depois em deixar que os primei­
ros entrem por sua vez na administração dos negócios,



A Política

se forem capazes, nâo privando nem de honras os ambi­
ciosos, nem de lucros a multidão, e vivendo popularmen­
te com seus colegas. Pois a igualdade que os homens 
populares ostentam para o povo não é justa apenas no 
Estado democrático, mas sim em toda parte, entre seme­
lhantes, e importa a eles observá-la. Se, portanto, há vá­
rios oligarcas ã frente do governo, farão bem em pôr em 
prática uma boa parte das instituições democráticas, como 
a renovação semestral das magistraturas, a fim de que to­
dos os seus semelhantes possam obtê-las alternadamen­
te. Com efeito, os iguais formam, por assim dizer, um povo 
entre eles. Assim, com bastante freqüência, como disse­
mos acima, têm os seus demagogos. Aliás, para as oligar­
quias e as democracias, este é o meio de não caírem no 
despotismo; pois não é tão fácil maquinar uma intriga 
quando se tem pouco tempo para perm anecer no car­
go quanto quando nele se demora por muito tempo. Es­
sa longa duração, precisamente, é o que gera a tirania 
nas oligarquias e nas democracias. Umas e outras tornam- 
se presas dos grandes. Nestas, os demagogos, naquelas, 
os magistrados mais altos acabam por confiscar o poder, 
quando lhes concedem tempo.

As boas instituições conservam-se não apenas pelo 
afastamento do que pode corrompê-las, como também, às 
vezes, pela suposição de um perigo próximo. O medo tor­
na mais atento à segurança do Estado. Assim, aqueles que 
velam pela sua segurança devem inventar de tempos em 
tempos alguns perigos e tomar mais próximos os perigos 
que estão distantes, a fim de que os cidadãos informados 
estejam sempre alertas, como sentinelas noturnas.

Também se deve, se possível, cuidar através de leis, 
ou pelo menos prestar atenção, para que não surjam ani-

234



Livro IV-

mosidades e sedições entre os grandes, e abafá-las antes 
até que tenham começado e atingido os que nada tinham 
com isso. Mas nem todos têm a capacidade de dar-se 
conta do mal em seu começo. É o privilégio dos políticos 
profundos.

Se houver alguma variação na oligarquia ou no Es­
tado a respeito dos impostos e do censo, como quando, 
permanecendo o mesmo o imposto, a abundância do nu­
merário aumenta, cumpre aumentar ou diminuir a taxa 
através de uma nova ordenação, proporcional ao aumen­
to ou ã diminuição do numerário. Pois se não se seguir 
esta regra, nas oligarquias e nas Repúblicas, acontecerá ou 
que, no caso de aumento do censo, a República se trans­
forme em oligarquia e a oligarquia em despotismo, ou 
que, no caso de diminuição, a República se transforme 
em democracia e a oligarquia em República ou em de­
mocracia.

Os homens facilmente se corrompem pela prosperi­
dade, pois nem todos são capazes de suportá-la. Portan­
to, trata-se de uma regra geral para todo governo, demo­
crático, oligárquico, monárquico ou outro, nào valorizar 
demais quem quer que seja e nào distribuir nenhuma 
honra excessiva, mesmo que breve. Se se acumulam mui­
tos cargos em uma só pessoa, tais cargos devem ser-lhe 
retirados aos poucos, e não todos de uma vez. Será so­
bretudo conveniente estabelecer através das leis que nin­
guém possa adquirir poder, crédito ou riqueza demais, ou 
que sejam afastados os que tiverem demais.

E como da própria vida privada podem vir novida­
des perigosas, é necessário que haja um magistrado para 
observar todo gênero de vida que se chocar com a forma 
e o espírito do governo, qualquer que seja ele, democrá-

235



A Política

tico, republicano, oligárquico ou outro, a fim de manter 
a tranqüilidade pública em todas as partes.

Se alguma facção ou classe do Estado assume dema­
siada ascendência, o remédio é confiar sempre ao partido 
contrário os cargos e os empregos, opor as pessoas distin­
tas à massa e os pobres aos ricos, misturar com os ricos a 
multidão dos indigentes ou fortalecer o partido médio pa­
ra romper os projetos sediciosos da desigualdade.

Mas, em toda a política, não há máxima mais impor­
tante do que fazer com que as magistraturas não sejam 
lucrativas. Isto convém sobretudo às oligarquias. O vulgo 
zanga-se menos por estar excluído do governo do que 
por ver os magistrados viverem às custas do tesouro pú­
blico. É até muito cômodo dispor de todo o tempo para 
cuidar dos negócios particulares. Mas se estiver persua­
dido de que os titulares dos cargos públicos pilham o Es­
tado, terá a dupla vexação de estar afastado tanto dos 
cargos públicos quanto dos lucros pecuniários.

Esta gratuidade é a única maneira de aliar, por assim 
dizer, a democracia à aristocracia. Ela concede aos nobres 
e ao vulgo o que desejam. Por um lado, admite sem dis­
tinção todos no governo, que é o procedimento da de­
mocracia; por outro lado, o que é uma concepção aristo­
crática, só concede magistraturas aos nobres. Isto se torna 
fácil se se retiram dos homens públicos todos os meios 
de tirar proveito de suas magistraturas. Então, os pobres 
não se preocuparão com estes cargos, mas preferirão exer­
cer sua profissão e cuidar de seus negócios, e os ricos, 
não precisando de salários para viver, aceitarão mais 
facilmente os cargos não pagos. Disto resultará também 
que os pobres, tendo tempo para trabalhar, alcançarão 
mais facilmente a riqueza, e os nobres não correrão o 
risco de depender do primeiro que aparecer.

236



Livro IV..

Para prevenir a espoliação do tesouro público, é pre­
ciso que a receita seja feita à vista do público e as dupli­
catas dos impostos e dos recibos sejam entregues às cor­
porações, às centúrias e às tribos. De resto, os magistra­
dos serão menos tentados a tirar algum lucro de seus 
cargos se houver honras propostas pela lei aos que os ti­
veram exercido liberalmente.

Nas democracias, deve-se ser prudente com os bens 
dos ricos e não submeter nem suas propriedades nem 
suas rendas a nova partilha, como se faz secretamente 
em algumas Repúblicas. Seria ainda mais sábio não obri­
gá-los a grandes despesas e até mesmo proibir-lhes as que 
são apenas aparatosas, sem serem úteis para o povo, co­
mo espetáculos, iluminações e outras coisas semelhantes.

Da mesma forma, nas oligarquias, é preciso ter mui­
ta atenção para com os indigentes e distribuir-lhes os em­
pregos lucrativos. No caso de algum rico os ultrajar, será 
punido mais severamente do que se tivesse insultado um 
igual.

É preciso que as heranças não se transmitam, por 
testamento, a estrangeiros, mas, por sucessão, às pessoas 
da família, e que cada um só possa receber uma. Desta 
forma, haverá maior igualdade entre as riquezas e um 
maior número de pobres poderá tornar-se rico.

Na democracia e na oligarquia, convém que os que 
participam menos do governo, como os ricos na demo­
cracia e, na oligarquia, os pobres, sejam em tudo o mais 
tratados igualmente, se não melhor, a menos que se trate 
da suprema autoridade, que deve ser reservada aos que 
a forma do governo indica, isto é, ao magistrado único 
ou ao Senado.

237



A Política

O D esinteresse

Os atuais demagogos, para fazer a corte ao povo, pro­
porcionam-lhe através dos tribunais muitos confiscos. 
Aqueles que se preocupam com a segurança do Estado 
devem agir de modo inverso e, em vez de se apoderar 
em proveito do povo dos bens dos condenados, consa­
grá-los à religião. A pena será a mesma e deterá igual­
mente os crimes, mas o povo terá menos pressa para 
condenar, pois não tirará nenhum proveito da sentença. 
Além disso, os legisladores devem fazer com que as acusa­
ções públicas se tornem muito raras, estabelecendo penas 
pesadas contra os que agirem levianamente, pois não 
são as pessoas do povo, mas sim as dos meios refinados 
que assim se costumam atacar e humilhar.

Deve-se inspirar a todos, e sobretudo aos cidadãos, 
um afeto pelo governo tão grande quanto possível, para 
ao menos se evitar que considerem os grandes como ini­
migos.

Como as últimas espécies de democracia contam um 
povo numeroso e é quase impossível a toda essa gente 
assistir às Assembléias sem pagamento, as pessoas de cer­
ta situação correrão grandes riscos se o Estado não tiver 
rendas. Só se subsidiará essa despesa esmagando-os com  
impostos e mandando confiscar seus bens por tribunais 
vendidos à iniqüidade. Isso já precipitou a subversão de 
muitas democracias. Portanto, quando o Estado só tem 
poucos recursos, só deve haver Assembléias nacionais 
muito raramente e tribunais numerosos só por muito pou­
cos dias.

Os ricos temerão menos a despesa e verão sem maio­
res preocupações que não lhes são concedidos honorá­

238



Livro IV.

rios, mas apenas aos pobres. Isto também pode ter como 
efeito fazer com que se julguem muito melhor os proces­
sos. Os ricos não se ausentam de bom grado de suas 
casas por muito tempo, fnas se dispõem a isso quando se 
trata de um tempo bastante curto.

Se houver rendas suficientes, não se deve, como fa­
zem os demagogos, distribuir à arraia-miúda o dinheiro 
que sobrar. Mal o recebem e já voltam a cair na indigên­
cia, pois essas pessoas são tonéis furados a que essa libe­
ralidade não traz nenhum proveito.

Um homem realmente popular deve antes cuidar de 
que o povo não seja pobre demais. A miséria é a fonte 
de todos os males na democracia. Assim, devem-se en­
contrar meios de tornar todos abastados de maneira dura­
doura; isto servirá aos próprios ricos. O melhor emprego 
das rendas públicas, quando a sua percepção está termi­
nada, é auxiliar amplamente os pobres, para colocá-los 
em condições ou de comprar um pedaço de terra ou os 
instrumentos para a lavoura, ou de abrir um pequeno co­
mércio. Se não for possível ajudá-los a todos, deve-se pelo 
menos verter os subsídios na caixa de alguma tribo ou 
cúria ou de alguma porção do Estado, ora uma, ora outra. 
Far-se-á com que os ricos contribuam para as despesas 
das Assembléias necessárias, de preferência a esbanja­
mentos frívolos e meramente aparatosos. Por meio disso, 
o governo cartaginês tornou-se popular, empregando sem­
pre alguém do povo nas administrações provinciais, para 
que aí fizessem fortuna. É próprio de um grande discer­
nimento e de uma alma nobre, quando se é rico, prote­
ger os pobres e lhes oferecer oportunidade e meios para 
trabalhar.

O exemplo dos habitantes de Tarento revela-se, as­
sim, muito digno de se imitar. Eles põem em comum al­

239



A Política

guns bens para uso dos pobres, e com isto conquistam o 
afeto do povo. Quanto a seus magistrados, escolhem-nos 
de duas maneiras, uns por eleição, outros por sorteio; os 
segundos para que o povo possa participar, e os primei­
ros para que os cargos sejam melhor preenchidos. Podem- 
se tomar ainda outras disposições sobre a mesma magis­
tratura e conferi-la alternadamente por sorteio e por eleição.

A Virtude e  a Educação

Três qualidades se impõem nos chefes de governo: 
o apego ã Constituição atual do Estado, a maior habilida­
de adquirida com o exercício e a administração das fun­
ções de governo, um gênero de virtude e de justiça adap­
tada ao regime, pois, não sendo o direito o mesmo em 
todas as Constituições, a justiça deve necessariamente ser 
diferente.

Uma primeira dificuldade aparece quando nem todas 
estas condições se acham na mesma pessoa. Se, por 
exemplo, tal homem é capaz de comandar um exército, 
porém, no mais, não tem probidade e tem pouca afeição 
pelo governo; e tal outro se revela unicamente honesto 
e bem intencionado, qual dos dois se escolherá para ge­
neral? Acho que se devem considerar dois pontos: o que 
se encontra mais comumente em todos os homens e o que 
se encontra menos. Assim, para eleger um general de 
exército, deve-se considerar mais a experiência militar 
do que a virtude, pois há menos generais experientes do 
que homens virtuosos. O caso é totalmente contrário no 
que diz respeito à administração das finanças, pois aí é 
preciso mais probidade do que tem o comum dos homens.

240



livro IV.

Quanto à ciência, todos a têm em medida suficiente para 
conservar o que lhes é confiado.

Eis uma outra questão: suponhamos que alguém te­
nha talentos suficientes para governar e também apego ao 
Estado; neste caso, será preciso que tenha também virtu­
de, já que, usando destas duas primeiras qualidades, esta 
pessoa se sai bem em suas funções? Não será mais neces­
sário que tenha virtude, já que, apesar destes dois méritos, 
poderia não ter uma alma desinteressada? Sim, sem dúvi­
da, pois pessoas sem caráter, com todo o seu saber, não 
são senhoras de si mesmas e muitas vezes ouvem mais, 
em seus próprios negócios, sua paixão do que seu inte­
resse. Fariam o mesmo na gestão dos negócios públicos.

Em geral, chamamos interesse público tudo o que é 
regulado pelas leis para a conservação dos Estados. O 
ponto essencial, porém, como já dissemos várias vezes, é 
fazer com que a parte satisfeita com a situação presente 
seja mais poderosa do que a que não estiver contente.

Uma coisa que convém saber, embora ignorada nos 
Estados depravados que perderam de vista o justo meio, 
é que vários meios considerados populares corrompem  
as democracias e vários meios considerados oligárquicos 
corrompem as oligarquias. Toma-se muitas vezes por vir­
tude e perfeição o que não passa de excesso.

O exemplo do nariz tornará mais clara a coisa: um 
nariz que se afasta da linha reta, que tende para o aqui­
lino ou é arrebitado, ainda pode agradar; mas se se alon­
gar ou se encurtar demais, primeiro sairá da justa medi­
da e, por fim, cairá tanto no excesso ou na falta que não 
será mais um nariz. O mesmo ocorre com as outras par­
tes do corpo, e também com os regimes. A oligarquia e a 
democracia podem subsistir, embora se afastando de seu

241



A Política

desígnio e de sua perfeição. Mas se dermos demasiada 
extensão ao seu princípio, primeiro tornaremos pior o go­
verno, e, no final, chegaremos a tal ponto que ele nem 
será mais digno deste nome. Portanto, o legislador e o 
homem de Estado não devem ignorar quais são os meios 
populares que conservam ou destroem a democracia e 
quais os procedimentos próprios a ela que produzem o 
mesmo efeito na oligarquia. Nem um nem outro desses 
dois Estados podem existir sem homens ricos e sem o 
que se chama arraia-miúda. Se as riquezas se tornarem 
iguais, necessariamente o Estado mudará de forma; des­
truindo os ricos ou o povo através de leis extremadas, 
arruínam-se, pois, esses Estados.

Cometem-se grandes erros tanto num quanto noutro 
regime. Nas democracias, trata-se de um erro dos dema­
gogos tornar a massa senhora das leis. Em vez de man­
ter o Estado dividido em dois partidos como fazem, jo­
gando os pobres contra os ricos, sempre deveriam fingir 
que falam por eles. Nas oligarquias, os oligarcas cometem 
o mesmo erro, ao se preocuparem demais com o interes­
se dos ricos. Seu juramento é concebido nestes termos: 
“Serei inimigo do povo e lhe farei todo o mal que pu­
der.” Deveriam, pelo contrário, jurar estar sempre com o 
povo e jamais prejudicá-lo.

O mais importante meio para a conservação dos Es­
tados, mas também o mais negligenciado, é fazer combi­
narem a educação dos cidadãos e a Constituição. Com 
efeito, de que servem as melhores leis e os mais estimá­
veis decretos se não se acostumar os súditos a viverem 
segundo a forma de seu governo? Assim, se a Constitui­
ção for popular, é preciso que sejam educados popular­
mente; se for oligárquica, oligarquicamente; pois se hou­

242



Livro IV.1

ver desregramento em um só súdito, este desregramento 
estará então em todo o Estado. Ora, educar os súditos em 
consonância com o Estado não é adular os grandes ou o 
povo, nem empenhar-se em comprazê-los, mas acostu­
mar os cidadãos a manter sua oligarquia ou sua demo­
cracia.

Nossas atuais oligarquias educam os filhos dos ma­
gistrados no luxo e nos prazeres, enquanto que os dos 
pobres se exercitam e se enrijecem no trabalho. Ora, é 
precisamente isto que dá a estes últimos mais vontade e 
mais facilidade para tentar e realizar novidades.

Em nossas democracias, sobretudo nas que passam 
por ser as mais populares, a instrução não tem um valor 
maior; reina ali uma liberdade mal compreendida. Duas 
coisas parecem caracterizar este regime.- a autoridade da 
maior parte do povo e a liberdade de cada um. Aqui, a 
justiça parece consistir na igualdade. Portanto, tendo 
todos um direito igual, é justo considerar como lei o que 
agradar à maioria. A liberdade e a igualdade dão a cada 
um o direito de fazer o que quiser, e assim, nessas socie­
dades, diz Eurípides, cada um vive a seu modo e como 
bem entende. Mas este é um sofisma miserável. Não se 
deve considerar como uma servidão -  pois não o é -  do­
brar-se diante da forma do governo, pois disso depende 
a segurança do Estado.

Eis, em resumo, o que tinha a dizer sobre a conser­
vação das Repúblicas. Resta falar da monarquia e do que 
a mantém.

243

J



M áximas de Estado p a ra  
as M onarquias

CAPÍTULO XIX

As monarquias também se conservam pelos meios 
contrários às causas de sua ruína, principalmente pela sua 
redução a uma forma mais moderada.

Quanto menos coisas submetidas à autoridade abso­
luta dos reis houver, mais a autoridade deles será dura­
doura. Serão, então, menos imperiosos, mais iguais a seus 
súditos quanto às maneiras e, conseqüentemente, menos 
odiosos. Foi o que manteve por tanto tempo a monarquia 
na Molóssia e na Lacedemônia, onde, desde o começo, a 
soberania foi dividida entre dois titulares e depois mode­
rada em muitos pontos pelo rei Teopompo, sobretudo 
pelo contrapeso da magistratura dos élbros. A diminui­
ção do poder dos reis acarretou um crescimento da sua du­
ração, e até, pode-se dizer, em certo sentido, seu aumen­
to; esta é, justamente, a resposta dada por Teopompo às 
reprimendas de sua esposa: “Não tens vergonha”, recri­
minava ela, “de deixar para teus filhos a realeza menor 
do que a recebeste de teu pai?” -  “Não”, retorquiu ele, 
“porque eu a deixo mais duradoura.”

245



A Política

O Recurso ao Rigor

As tiranias conservam-se de duas maneiras opostas, 
quer pelo rigor, quer pela moderação.

O método do rigor transmitiu-se de mão em mão e 
foi observado por vários tiranos em seus Estados. Sua 
instituição é atribuída a Periandro de Corinto, e também 
se encontra um exemplo dele no governo dos persas. Já 
indicamos mais acima algumas de suas máximas.

Rebaixar os personagens mais eminentes enquanto 
possível e desfazer-se dos mais hábeis; não permitir aos 
súditos nem banquetes, nem associações, nem instrução, 
nem qualquer outra coisa semelhante; afastar sobretudo 
o que é próprio para elevar a alma e inspirar confiança; 
proibir-lhes a escola, assim como as reuniões de distra­
ção; tomar todas as medidas para impedir que os habitan­
tes não se conheçam entre si, já que as relações só servem 
para torná-los mais confiantes; ter patrulhas que andem 
dia e noite pelas ruas e escutem nas portas das casas, a 
fim de que não haja nada de secreto no que fazem as 
pessoas. Aos poucos, eles se acostumarão à escravidão. 
O mesmo ocorre com outras práticas persas e bárbaras, 
que cheiram à tirania e têm a mesma eficácia. Deve-se 
manter espiões por toda parte, saber tudo o que se faz e 
tudo o que se diz, destacar agentes e espiões, como fazia 
Hierão em Siracusa, colocando-os em toda parte onde ha­
via uma reunião ou um conciliábulo. Não se é tão ousado 
quando se tem algo a temer de tais vigilantes e, quando 
se é, fica-se sabendo.

Semear a discórdia entre os amigos, entre a arraia- 
miúda e os nobres e entre os ricos, uns contra os outros.

Empobrecer os cidadãos, a fim de que não possam for­
mar uma guarda armada e, absorvidos nos trabalhos de

246



Livro IV.1

que precisam para viver, não tenham tempo de conspi­
rar. 'Como exemplo dessas manobras, temos as pirâmides 
do Egito, os templos dedicados aos deuses pelos Cipsé- 
lidas, o de Zeus Olímpico pelos filhos de Pisístrato, as 
fortificações de Samos por Polícrates, que são todas coisas 
que tendem aos mesmos fins de ocupação e empobreci­
mento.

Aumentar o peso dos impostos, como em Siracusa no 
tempo de Dionísio, o tirano, onde, em cinco anos, foram 
obrigados a dar em contribuições tudo o que valia a terra.

Guerrear, outro artifício dos tiranos a fim de ocupar 
os súditos e mantê-los ininterruptamente na dependên­
cia de um general. A realeza tem cortesãos como apoio, 
mas é próprio do tirano desconfiar dos seus, que têm, 
como todo mundo, vontade de matá-lo, mas, além disso, 
têm também o poder de fazê-lo.

Fazer uso dos recursos da extrema democracia, co­
mo a atribuição do governo doméstico às mulheres, para 
que elas revelem os segredos de seus maridos, e com o 
afrouxamento da escravidão, para que também os escra­
vos denunciem seus senhores.

Os escravos e as mulheres nada tramam contra os 
tiranos e até, se tiverem a felicidade de ser bem tratados 
por eles, afeiçoam-se necessariamente à tirania, ou â de­
mocracia, pois o povo também pode ser um tirano. Os 
dois regimes estimam os aduladores: o povo, seus dema­
gogos, os tiranos, os que rastejam diante deles. Um homem  
franco e léal ama, mas não adula; eles, pelo contrário, pro­
vocam a adulação e favorecem os malvados. Precisam 
deles para suas torpezas “Um prego expulsa outro”, diz o 
provérbio. A gravidade e a franqueza desagradam-lhes. 
Querem ter este privilégio sozinhos. Quem quer que use

247



A Política

delas parece disputar com eles sua preeminência e seu 
despotismo. Tais pessoas são-lhes odiosas, como se aten­
tassem contra a tirania. Admitem em suas mesas os es­
trangeiros de preferência aos cidadãos, encarando estes 
como inimigos e aqueles com o indiferentes e, portanto, 
só concedem a eles o acesso à sua pessoa.

Eis por que meios, todos eles gerados pela maligni­
dade e pela improbidade mais consumada, se mantém a 
tirania. Podemos, porém, reduzi-los a três, pois, no fundo, 
são apenas três as coisas de que se vale o tirano:

A primeira, manter seus súditos no mais profundo 
aviltamento; um homem sem coragem não conspira nem 
trama contra ninguém.

A segunda, fazer com que desconfiem uns dos outros, 
pois a tirania não pode ser derrubada se não houver pes­
soas que tenham confiança recíproca. Assim, os tiranos de­
claram guerra a todo homem de bem que tiver coragem. 
Esta categoria de pessoas é perniciosa a seu regime, por 
não quererem deixar-se tratar servilmente, serem francos 
com todos, sobretudo entre eles, e não denunciarem nin­
guém.

A terceira, não lhes deixar nenhum poder. Sem poder, 
ninguém tentará arruinar a tirania, porque não se tenta o 
impossível.

Todos os desígnios dos tiranos tendem a algum des­
tes fins, e todos os seus atos estão relacionados com eles. 
Nada de confiança entre cidadãos, nada de poder, nada 
de alma: eis o método de rigor.

248



Livro IV.

O Uso da M oderação

O outro método, inverso do primeiro, consiste, co­
mo dissemos, na moderação. Concebe-se ela ao se con­
siderar a maneira como se deprava a monarquia. Assim 
como esta se arruina à medida que se torna mais tirâni­
ca, a tirania firma-se ao se tornar mais régia, mantendo 
apenas a força necessária para se fazer obedecer tanto 
pelos que querem bem ao tirano quanto pelos outros, po­
der que não pode perder sem ele próprio se perder.

Isto posto, é preciso que o tirano faça, em parte, o 
que fazem os reis, e que, quanto ao demais, salve as apa­
rências simulando corretamente os sentimentos e os mo­
dos de um bom príncipe.

Em primeiro lugar, que tenha o ar de se preocupar 
com o bem público; que evite as despesas que ferem o 
povo, como a dilapidação das finanças; que se abstenha 
de fazer, às custas dos pobres que têm tanta dificuldade 
para economizar, grandes gastos, principalmente essas ge- 
nerosidades escandalosas, como pensões para suas aman­
tes e para os encarregados de seus prazeres, para estran­
geiros sem mérito, para artesãos de corrupção e de imo­
ralidade; que preste contas da percepção e do emprego 
dos impostos, com o alguns tiranos no passado, l'or este 
meio, será tido por econômico e fará com que se esque­
ça sua tirania. Sendo senhor do Estado, não deve temer 
a falta de dinheiro. Mais vale para ele estar sem dinheiro 
para suas campanhas do que deixar em casa tesouros 
empilhados; com isto, ficarão menos tentados de abusar 
desse dinheiro os que, em sua ausência, governarem o 
Estado, pessoas muito mais temíveis para ele do que os 
meros cidadãos. Estes marcham com ele para o comba­
te, enquanto que aqueles ficam na retaguarda.

249



A Política

Quanto à percepção dos impostos, o tirano deve com­
portar-se como se só os aumentasse para a manutenção 
do Estado e, se ela ocorrer, para as despesas de guerra; 
numa palavra, mostrar-se tal que seja considerado mais 
o guardião do que o senhor do tesouro público.

Que o tirano tenha também uma abordagem fácil e 
um ar grave, de modo que os que tiverem acesso a ele pa­
reçam menos temê-lo do que respeitá-lo, o que homens 
desprezíveis não conseguem facilmente. Se não se preo­
cupar com nenhuma outra virtude, que pelo menos seja 
cortês, tenha a política de passar por virtuoso, e se abs­
tenha não apenas ele mesmo de toda injúria contra seus 
súditos, de qualquer sexo que for, mas também não tole­
re que nenhum de seus domésticos ofenda ninguém, e 
cuide de que suas mulheres se comportem da mesma ma­
neira para com as outras mulheres. Pois há injúrias feitas 
por mulheres de tiranos que arruinam a tirania.

Sobre a questão dos prazeres sensuais, que faça o con­
trário de seus êmulos de hoje, que não se contentam em se 
entregar a eles da manhã à noite, durante vários dias, mas 
ainda querem que todos saibam a vida que levam, para 
serem admirados como seres felizes. Que use moderada­
mente deste tipo de prazeres; que pelo menos tenha a apa­
rência de não correr atrás deles, e até de procurar furtar-se 
a eles. Não se surpreende com facilidade e não se despre­
za um homem sóbrio, mas sim um homem bêbado, nem 
um homem vigilante, mas sim um homem sonolento.

Numa palavra, deve agir de modo totalmente inver­
so do que dissemos mais acima,conservar e adornar a 
cidade, como se fosse o seu curador, e não o tirano.

Que demonstre principalmente muito zelo pela reli­
gião. Teme-se menos injustiça da parte de um príncipe 
que se crê seja religioso e parece temer aos deuses, e se

250



Livro IV.

está menos tentado a conspirar contra ele quando se pre­
sume que tem a assistência e o favor do Céu. Mas é preci­
so que sua piedade não seja afetada, nem supersticiosa.

Além disso, que honre as pessoas de bem e os que 
se sobressaem por algum talento, a ponto de convencê- 
los de que não seriam melhor tratados por seus concida­
dãos no Estado da mais ampla liberdade. Que deixe para 
si mesmo a distribuição das honras e entregue a seus ofi­
ciais e aos juizes as punições.

Outro cuidado para a conservação e a segurança de 
toda monarquia consiste em não elevar ninguém, ou então 
elevar mais de um, pois assim eles se vigiarão mutua­
mente. Se, por acaso, só se puder fazer avançar um só, 
que não seja nem arrogante nem audacioso: estes carac­
teres são, em todas as coisas, muito empreendedores. Se 
for preciso rebaixar alguém e tirar-lhe o crédito e a auto­
ridade que não seja de uma vez, mas pouco a pouco.

E necessário sobretudo abster-se de qualquer injúria, 
principalmente de dois tipos: uma, bater em quem quer 
que seja; outra, desonrar a juventude por lubricidade. Este 
respeito é indispensável sobretudo para com as pessoas 
ambiciosas e nobres. Os avaros suportam com impaciência 
a injúria que toca na diminuição de seus bens, e as pessoas 
sábias e honestas, tudo o que atenta contra a sua honra. A 
própria punição das faltas deve evitar o ultraje. Só se deve 
fazer uso dele com uma espécie de jeito paternal.

Se acontecer que o príncipe se deixe levar por alguma 
fraqueza com pessoas jovens, que seja por amor, e não 
por abuso de autoridade, e, se ferir a honra, que indeni­
ze com maiores honras.

Entre aqueles que conspiram contra a vida do tirano, 
os mais temíveis, contra os quais mais se deve cuidar,

251



A Política

são os que sacrificam a própria vida contanto que seja 
para matar, principalmente os que estão motivados pelo 
ressentimento de alguma injúria, quer em sua própria 
pessoa, quer na dos seus. Nada se poupa quando a cóle­
ra e o despeito se misturam. “É difícil”, diz Heráclito, 
“conter a cólera; põe-se nela a vida.”

Como os Estados são compostos de duas partes, po­
bres e ricos, deve-se fazê-los compreender que sua sal­
vação depende da do Estado e do cuidado que tomarem 
para não se prejudicarem uns aos outros no que quer que 
seja. Mas que o príncipe traga para o seu lado os mais 
poderosos, para que, se acontecer uma sedição, não seja 
forçado nem a libertar os escravos nem a desarmar os ci­
dadãos. Se um dos partidos unir-se a ele, suas forças lhe 
bastarão para resistir ao partido que ousar atacá-lo.

Em suma, não há esforços que não devam ser feitos 
pelo tirano para que seus súditos o encarem não como 
um egoísta ou um déspota que liga tudo ao seu interes­
se, mas sim como um rei ou como um curador ou ecó­
nomo unicamente ocupado com o bem público. Que ele 
seja moderado em todas as ações; não se permita nenhum 
excesso; seja cortês com os nobres e amável com o po­
vo; com isso, tornará mais florescente a sua autoridade, 
e mais agradável e duradoura, não estando mais exposto 
ao ódio que o temor inspira, e reinando não sobre gente 
aviltada, mas sobre sujeitos livres, gente de coragem e de 
bem. Enfim, que regre de tal modo seus costumes e suas 
maneiras que, se não for bom, o pareça pelo menos pela 
metade, e se for mau só o pareça pela metade.

Estas são, aproximadamente, todas as causas de sub­
versão e os diversos meios de salvação para as diversas 
formas de governo42.

252



APÊNDICES

Exam e de Algumas Constituições 
que Tiveram seu Reinado ou que 

Foram  Apenas Projetadas 
pelos Filósofos

Sendo nossa intenção examinar qual seja a melhor 
das sociedades políticas para os que podem levar o gê­
nero de vida que melhor lhes convém, devemos consi­
derar rapidamente as Constituições dos Estados que pas­
saram por ter boas leis, assim como os projetos de al­
guns filósofos que se ocuparam deste assunto. Veremos 
o que se pode aproveitar disso. Deve ser-nos permitido 
também procurar algo de melhor, não para ostentar uma 
vã erudição, mas para indicar o que pode haver para 
corrigir em cada um43.

-o

253



Exam e das Duas Repúblicas 
de Platão

APÊNDICE I

Comecemos pelo exame da questão que se apresen­
ta em primeiro lugar nesta discussão, a saber, se tudo 
deve ser comum entre os cidadãos ou se não deve haver 
nada de comum, ou se algumas coisas devem sê-lo e não 
outras.

Nada haver em comum é impossível. O próprio Es­
tado não é senão uma espécie de comunidade, a que é 
necessário, em primeiro lugar, um local comum. É esta 
unidade de lugar que faz com que todos pertençam igual­
mente a uma mesma Cidade e os associa quanto ao ter­
ritório.

Num Estado bem constituído, porém, tudo o que for 
suscetível de comunidade deve permanecer em comum, 
ou a comunidade deve restringir-se a certas coisas, sen­
do o restante próprio de cada um?

Em sua República, Platão propõe que as mulheres, as 
crianças e os bens sejam comuns aos cidadãos. De fato, 
neste Diálogo, Sócrates preconiza a comunidade total44. 
Qual é melhor, este sistema ou nosso costume?

A comunidade de mulheres oferece grandes dificul­
dades, e se fosse preciso estabelecê-la não seria pela ra-

255



zão apresentada por Sócrates. O próprio fim suposto por 
ele para a associação política torna impossível este esta­
belecimento, e assim ele nada diz de preciso sobre este 
assunto.

Seu princípio é que o maior bem que possa aconte­
cer para um Estado qualquer é a perfeita unidade; digo 
o mesmo, mas se levarem muito longe essa unidade, ela 
não será mais uma sociedade política que consiste essen­
cialmente numa multidão de pessoas. De uma Cidade po­
dem fazer uma família, e, de uma família, uma só pessoa. 
Com efeito, há mais unidade numa família do que num 
Estado, e numa só pessoa do que numa família. Ora, se 
fosse possível estabelecer esta perfeita unidade entre os 
membros de um Estado, seria preciso evitá-lo: isso seria 
destruir a sociedade política, que, por essência, é consti­
tuída de pessoas, não apenas em grande número, mas 
também dessemelhantes e de espécies diferentes.

Há muita diferença entre um Estado e uma liga. A liga 
compõe-se de gente da mesma espécie, unida pelo pacto 
de se auxiliar mutuamente em caso de guerra. Quanto 
maior número de homens contar, mais será forte, seme­
lhante assim aos pesos, cuja força aumenta na razão de 
sua quantidade.

Os bandos também diferem dos povos, por não se 
dividirem em cidades e aldeias, mas se dispersarem por 
cabanas, como os árcades.

Para que a unidade social seja vantajosa, é preciso 
que os membros unidos difiram em espécie. O que con­
serva o Estado é, como dissemos em nossa Ética, a reci­
procidade dos serviços.

Esta reciprocidade deve existir entre pessoas livres e 
iguais. Nem todos podem comandar ao mesmo tempo,

___________________________________ A Política----------------------------------------------

256



mas cada qual por sua vez, por ano ou alguma outra di­
visão e ordem de tempo. Desta maneira, todos participam 
da autoridade: é como se os sapateiros e os serralheiros, 
ao invés de permanecerem toda a vida no trabalho que 
escolheram, revezassem de profissão. E já que é vantajo­
so que a sociedade política seja organizada desta manei­
ra, é evidente que seria preferível que todos pudessem 
mandar, se fosse possível; mas como a igualdade natural 
torna o governo comum impossível quanto a certas coi­
sas, e como é justo que cada qual participe da autoridade, 
quer a julguemos um bem, quer a consideremos um far­
do, é necessário, quanto ao que não pode ser ordenado 
por todos, que se faça alternar o poder, de modo que ho­
mens que são iguais entre si mandem e obedeçam alter­
nadamente, como se se tivessem tomado outros homens. 
Observo, também, que aqueles que são investidos de 
autoridade exercem poderes diferentes.

É, portanto, claro que a unidade, como alguns a apre­
sentam, não pertence à essência de um Estado, e o que 
chamam de seu maior bem é a sua ruína. O que é real­
mente bom conserva.

Outro raciocínio também prova que a unidade per­
feita demais não convém ao listado: uma família basta-se 
mais a si mesma do que um indivíduo, e um listado, mais 
do que uma família. Até mesmo não há verdadeiro lista­
do senão quando a sociedade tem todos os bens de que 
precisa para satisfazer às suas necessidades. Portanto, se 
esta suficiência é preferível a tudo, menos unidade é 
mais desejável do que unidade demais.

Se supuséssemos que o maior bem de um Estado é 
ser reduzido à unidade, esta não seria demonstrada pela 
hipótese de que todos os cidadãos concordassem em

___________________________________ Apêndice I _____ :__■■ —... - u »  - ___

257



A Política

dizer: “Isto é e não é meu”, linguagem que Sócrates con­
sidera sinal de sua perfeita unidade.

A palavra “todos” tem dois significados. Se a tomar­
mos distributivamente, haverá alguma verdade nas pala­
vras de Sócrates, podendo cada um, de fato, dizer de sua 
mulher e de seu filho que são seus, e o mesmo sobre 
seus bens e sobre o que lhe diz respeito pessoalmente; 
mas os que tivessem mulheres e crianças em comum não 
poderiam dizer o mesmo. A palavra “todos” não tem a 
idéia de cada um deles em particular; empregá-la, neste 
caso, é um paralogismo.

Encontra-se a mesma ambigüidade em um “casal”, 
que significa ora os dois indivíduos, ora o seu conjunto; 
conseqüentemente, um número par no primeiro sentido 
e ímpar no segundo, o que pode ocasionar grandes equí­
vocos.

Sem dúvida, é permitido a todos e a cada um falar da 
mesma forma, pois isto é bom em si; mas a coisa ê im­
possível e inútil para a uniformidade de sentimentos.

Há outro inconveniente na comunidade socrática: 
preocupamo-nos pouco com o que é comum a muitos e 
só damos valor ao que nos pertence; ou, se nos preocu­
pamos com o que nos é comum, é unicamente pela parte 
que podemos ter. De resto, descansamos uns sobre os ou­
tros, e normalmente acontece o que se observa no servi­
ço doméstico, onde quanto mais empregados houver, 
menos o trabalho é bem feito. Da mesma forma, achan- 
do-se cada cidadão de posse de milhares de filhos que 
não são mais dele do que dos outros, todos desdenharão 
de igual modo o seu trato e a sua educação.

Além disso, cada qual vai querer ter como filhos os 
que prosperarem, e rejeitará os outros. Como entre os mi-

258



Apêndice I

lhares ou mais de crianças não se terá certeza sobre a 
paternidade e nem a quem se deve a sua conservação, 
não haverá preocupação de saber quem é quem e se dirá 
ao acaso: “Este é meu; este é dele.” Ora, pergunto, o que 
é preferível para uma criança entre duas ou dez mil ou­
tras, que cada qual a chame seu filho ou ter, como entre 
nós, um pai conhecido, ser chamado por um de filho, 
por outro de irmão, por um terceiro de sobrinho, e ser 
designado pelos diversos graus de consangüinidade, de 
parentesco ou de afinidade, pelos laços de cúria e de tri­
bo? Haveria alguma dúvida em preferir a mera qualidade 
de primo em nosso costume à de filho no de Sócrates?

Será até mesmo impossível apagar perfeitamente os 
indícios da verdadeira origem e impedir que se reconhe­
çam seus pais, seus irmãos e seus filhos. A semelhança 
de uns com os outros trairá sua consangüinidade, como em 
algumas regiões da Alta Líbia, onde, de acordo com os 
relatos dos viajantes, apesar da comunidade de mulhe­
res, se distinguem as crianças pela semelhança de traços. 
Entre os outros animais existem também fêmeas, como 
as jumentas e as vacas, que imprimem em suas crias a fi­
gura dos que as geraram, como fazia a jumenta de Farsa- 
la, chamada a Justa.

Há outros inconvenientes ainda mais graves e igual­
mente inevitáveis nessa comunidade proposta.

Em primeiro lugar, há rixas e assassínios, voluntários 
ou não, combates, ultrajes, bem mais graves contra um 
pai ou outros parentes próximos do que contra estranhos. 
Estes crimes serão bem mais comuns se se ignorar a filia­
ção do que se ela for conhecida. Cometidos por erro, não 
poderão ser expiados através das cerimônias de costu­
me, por não serem reconhecidos.

259



A Política

Outro absurdo da comunidade de crianças é só se 
ter proibido o comércio amoroso dos dois sexos, e não 
o amor e suas intimidades de pai para filho, de irmão 
para irmão, que são o cúmulo da indecência e da torpe­
za. Ora, não é estranho proibir as relações entre os dois 
sexos, em razão dos perigos da volúpia excessiva, e ser 
indiferente sobre essas familiaridades entre pai e filho, ir­
mão e irmão?

A comunidade das mulheres e das crianças parece­
ria mais útil aos agricultores do que aos guerreiros. Há 
menos apego recíproco nessa comunidade, e esta é uma 
sábia precaução para tornar os cidadãos mais submissos 
e menos propensos às revoluções.

Enfim, a comunidade de mulheres e de crianças pro­
duz necessariamente o efeito contrário ao que se deve 
propor todo legislador, e que o próprio Sócrates preten­
deu. O maior bem que se possa fazer à sociedade políti­
ca é preservá-la de toda sedição e cultivar a benevolên­
cia mútua. A unidade tão recomendada por Sócrates é, co­
mo ele diz, segundo Aristófanes, obra do amor ou da ami­
zade. Aqueles que se amam procuram unir-se de manei­
ra a tornar-se um; é preciso que desapareça um dos dois, 
ou ambos ao mesmo tempo. Ora, a amizade, numa tão 
vasta comunidade, onde o pai não sabe qual é o seu fi­
lho nem o filho quem é seu pai, não passa de uma gota 
de licor que se torna insípida numa grande quantidade de 
água. O pai não mais se preocupa com o filho, o filho des­
denha seu pai, os irmãos são indiferentes um para com 
o outro; pois sobretudo duas coisas despertam a solicitu­
de e a afeição entre os homens: um objeto digno de ser 
amado e sua propriedade, o que não pode existir com se­
melhantes instituições.

260



Apêndice I

Quanto às transferências dos filhos de lavradores ou 
de artesãos para a classe dos guerreiros, ou da dos filhos 
destes para a classe daqueles, não podem realizar-se sem 
grandes problemas. Aqueles que dão os filhos querem 
saber para quem, e esta é outra fonte de querelas, de as­
sassínios ou de amores ilícitos. Os transferidos não cha­
mam mais de irmãos, filhos, pais ou mães os que os en­
tregam a outros cidadãos, e perdem todas as considera­
ções devidas à consangüinidade.

Eis o que tinha a dizer sobre a comunidade das mu­
lheres e dos filhos.

O objeto que, numa boa Constituição', deve ser regu­
lado imediatamente a seguir é o dos bens. Devem ou não 
ser comuns? Este problema é independente da mesma 
questão sobre os filhos e as mulheres. Admitindo a atri­
buição distinta destes últimos a cada pai de família (o 
que acontece hoje em toda parte), o que é melhor? Que 
os bens e seu uso permaneçam em comum? Que os cam­
pos sejam possuídos separadamente e os frutos sejam co- 

11 muns, como em certas nações? Ou, pelo conlrário, que o 
terreno seja comum e os frutos divididos para o uso pró­
prio de cada um, como, segundo dizem, se faz entre al­
guns bárbaros? Ou, finalmente, que os frutos sejam co­
muns?

Se não fossem os cidadãos que lavrassem os cam­
pos, a questão seria mais fácil de resolver, mas se são os 
cidadãos que lavram para eles próprios, a questão das 
propriedades fica mais difícil. Existindo desigualdade 
entre o trabalho e o usufruto, os que trabalham muito e 
recebem pouco protestarão contra os que trabalham pou­
co e ganham muito. Em geral, é difícil viver junto e pos-

26l



A Política

suir em comum as coisas que são de uso dos homens, 
sobretudo estas que tocam de perto à vida. Não quero 
outra prova ou outro exemplo disso que não as carava­
nas de viajantes que brigam a cada instante, por coisas 
insignificantes, e as altercações perpétuas que é preciso 
tolerar no serviço alternado desses domésticos que têm 
vários senhores. A comunidade de posse gera natural­
mente todas estas dificuldades.

A maneira como se vive hoje, principalmente se se so­
marem os benefícios dos bons costumes e das boas leis, é 
muito preferível, por ser capaz de nos proporcionar a um 
só tempo estas duas vantagens: a da comunidade e a da 
propriedade. Com efeito, é preciso que sob certos aspec­
tos os bens sejam comuns, mas que em geral pertençam a 
particulares. Por um lado, a repartição e separação dos 
campos evita toda ocasião de disputa entre os cultivado­
res, e os bens não param de se valorizar quando cada um 
os explora por sua conta; por outro lado, conforme o pro­
vérbio, a virtude torna o uso comum entre amigos.

Esta maneira de viver não é nem impraticável nem 
carece de exemplos. Nos Estados mais bem constituídos, 
ela existe de fato, ou então pode ser facilmente introduzi­
da. Na Lacedemônia, por exemplo, embora cada um tenha 
suas próprias propriedades, elas são partilhadas com os 
amigos e se faz uso dos bens deles como dos seus pró­
prios. Da mesma forma, servem-se dos escravos, dos cava­
los e dos cães uns dos outros, ou dos víveres, se for preci­
so, como quando se está em campanha e se carece do ne­
cessário. É muito conveniente, pois, que as posses sejam 
particulares, mas que sejam comuns para o uso. Como po­
dem tornar-se assim? Cabe ao legislador resolvê-lo.

262



Apêndice I

O encanto da propriedade é inexprimível. Não é em 
vão que cada um ama a si mesmo; tal amor é inato; só é 
repreensível o excesso chamado amor-próprio, que con­
siste em se amar mais do que convém. Tampouco é proi­
bido amar o dinheiro, nem outra coisa da mesma nature­
za: todos o fazem. Mas é uma grande satisfação poder 
servir a um vizinho, a um estrangeiro, como é possível 
quando se é proprietário, fonte desconhecida de prazer 
no sistema que, para melhor unir os cidadãos, dá tudo à 
sociedade política.

Esse sistema, aliás, fecha as portas para duas virtudes 
eminentes: primeiro, à continência (de fato, é um nobre 
esforço abster-se da mulher de outro), e depois, à libera­
lidade, pois como ser liberal se não se tem nada à dispo­
sição?

O aspecto sedutor da comunidade de todos os bens 
vem de que ela parece, à primeira vista, convidar todos 
os homens a se amarem; também contribui o preconcei­
to existente de que os vícios que grassam em certos regi­
mes procedem da propriedade, como esses eternos pro­
cessos que sempre renascem entre os cidadãos por oca­
sião dos contratos, a corrupção de testemunhas e a adu­
lação a que as pessoas se rebaixam diante dos ricos. Mas 
não é da propriedade dos bens que derivam esses males, 
mas da improbidade dos homens. Observamos estas dis­
putas, e outras ainda maiores, entre aqueles que têm os 
bens em comum; elas são até mais comuns e mais reni­
tentes entre eles, embora sejam poucos, do que entre os 
proprietários, que são muito mais numerosos.

Ademais, não bastaria indicar os males que a comu­
nidade de bens remediaria; seria justo falar também das 
vantagens de que nos priva: ela até parece tornar a exis­
tência absolutamente impossível.

263



A Política

O que enganou a Sócrates foi que ele partiu de um 
princípio que não é exatamente verdadeiro. Sem dúvida, 
tanto na sociedade política como na sociedade domésti­
ca, é necessária alguma unidade, mas não a unidade em 
tudo. De tanto reduzi-la à unidade, faz-se com que não 
seja mais uma sociedade. Seus vícios aumentam na me­
dida de sua redução, mais ou menos como se se reduzis­
se um concerto a uma voz, ou um verso a um pé.

Já que a sociedade civil supõe, como já ficou dito, 
uma grande multidão de homens, é preciso torná-la una 
pelos princípios e pela instrução comum. Aquele que, ten­
tando discipliná-la, se gaba de torná-la virtuosa por meios 
diferentes da filosofia, dos bons costumes e das boas leis, 
engana-se redondamente. Assim agiram o legislador de 
Creta e o da Lacedemônia, que limitaram a comunidade 
dos bens, um apenas aos fundos destinados à despesa com 
as refeições públicas, outro ao uso familiar das posses de 
cada um.

Deve-se, aliás, atentar para a longa seqüência dos 
séculos e dos anos anteriores ao nosso e persuadir-se de 
que as boas instituições não escaparam à sagacidade dos 
que nos antecederam. Quase tudo foi imaginado, mas, 
dos diversos projetos propostos, uns não foram aceitos, 
outros foram abandonados após algumas tentativas.

Da mesma forma, basta submeter a uma tentativa a 
comunidade socrática e se terá a prova de que ela é im­
praticável. Com efeito, jamais se formará um Estado se 
não se começar por classificar os homens e partilhar os 
bens, destinando alguns ao uso público e distribuindo o 
restante às cúrias e às tribos particulares.

Assim, nada resta que possamos conservar do sistema 
de Sócrates, a não ser que não se deve permitir a agricul-

264



Apêndice I.

tura aos militares, como os lacedemônios começam a es­
tabelecer entre eles.

De resto, Sócrates não explica e não deixa entrever 
facilmente qual será a forma de governo entre seus co­
munistas.

Embora a grande maioria seja formada por cidadãos 
não destinados ao manejo das armas, ele não diz se os 
bens dos lavradores devem ser particulares ou comuns, 
e se entre eles também haverá comunidade de mulheres e 
de filhos. Devendo tudo ser comum entre todos, qual se­
rá a diferença entre uns e outros? Que vantagem terão os 
chefes, e que aprendizado farão do comando, a menos 
que se imitem os cretenses, que admitem seus escravos 
em tudo, só lhes proibindo os exercícios do ginásio e a 
faculdade de portar armas, que reservam a si próprios? Se 
se praticarem distinções, como em outros lugares, qual será 
então o modo de comunidade? Não haverá necessaria­
mente dois Estados em um só, em oposição um com o 
outro? De fato, Sócrates faz de seus guardiães ou militares 
como que os protetores do Estado e coloca no grupo dos 
meros cidadãos os lavradores, os artesãos e os demais.

Haverá nesse regime acusações, processos e todos 
os outros males que Sócrates encontra nos outros Esta­
dos, embora o seu, segundo diz, formado pela sua disci­
plina, só vá precisar de muito poucas leis, tais como as 
da polícia das cidades e dos mercados e outros objetos 
semelhantes.

Ele atribui a seus guerreiros a superintendência da 
educação pública. Aos lavradores, dá todos os imóveis, à 
custa do imposto territorial. Evidentemente, estes serão 
pessoas de outra categoria, bem mais altivos do que os 
ilotas, os penestas e outras espécies de escravos.

265



A Política

Mas Sócrates não determina se tudo isso será igual­
mente necessário ou não, nem qual será o governo, a dis­
ciplina e as leis das pessoas que lhes estarão subordina­
das, o que, no entanto, não é fácil de subentender, nem de 
pouca importância para conservar o bom entendimento 
com os guerreiros. Tampouco explica se os lavradores te­
rão as mulheres em comum e as terras em particular; su­
pondo que tudo seja comum, quem cuidará da casa, en­
quanto os maridos trabalharem na cultura dos campos? É 
indecente tomar o exemplo dos animais e sujeitar as 
mulheres às mesmas funções que os homens, sobretudo 
já que estes se abstêm das ocupações domésticas.

Sua magistratura é concebida da maneira mais peri­
gosa. Sua perpetuidade é um germe de sedição para os 
que ainda não adquiriram nenhuma consideração e, com 
mais forte razão, para as pessoas valorosas, que já pres­
taram serviço. Esta herança é até uma conseqüência ne­
cessária de seus princípios, pois, segundo ele, os deuses 
não repartiram indistintamente seus dons mais preciosos 
a todo o mundo, ora para uns, ora para outros, mas sem­
pre para os mesmos. As qualidades intelectuais são o 
apanágio de alguns, que as recebem exclusivamente no 
nascimento, uns o ouro, outros a prata; o bronze e o fer­
ro vão para os que devem ser lavradores ou artesãos.

Embora pretenda que a legislação torne felizes a to­
dos, Sócrates retira de seus guardiães, com os trabalhos de 
que os cumula, toda esperança de felicidade. É impossí­
vel que um Estado seja feliz se todas as suas partes, ou a 
maior parte delas, não o são. Não se dá o mesmo que 
com os números pares, de que todas as partes podem ser 
ímpares: é preciso que pelo menos algumas de suas par­
tes sejam felizes. Se seus guardiães não o são, que outros

266



Apêndice I.

poderão sê-lo? Certamente não serão nem os artesãos, 
nem os assalariados.

Platão ou, se quiserem, Sócrates, que ele faz falar, 
tampouco trata de uma maneira satisfatória das revolu­
ções ou das transformações de Estado45. Não indica ne­
nhuma causa de mudança própria ao que chama a pri­
meira e melhor República. “É”, diz ele, “da ordem da 
natureza que nada seja eterno e tudo mude após certo 
período de tempo. A mudança ocorre quando o número 
elementar epiternário, combinado com o número quiná- 
rio, dá dois acordes e é elevado ao cubo.”46 Então, a na­
tureza dá à luz seres maus, cuja malícia não poderia ser 
corrigida pela educação. Talvez Sócrates diga a verdade, 
pois pode haver homens tão mal nascidos que sejam in­
capazes de qualquer instrução e de qualquer virtude. Mas 
por que a revolução ocorreria em sua República e não 
em qualquer outra?

Quanto ao tempo fixado por ele para a mudança, 
mudarão simultaneamente as Constituições que não co­
meçaram juntas, como se tivessem todas sido inaugura­
das um dia antes do solstício?

E por que essa República passaria a ter a forma lace- 
demônia, se a maior parte das outras se transforma no Es­
tado contrário e não no que se lhes aproxima? Deve haver 
a mesma razão em toda mudança. Segundo ele, a forma 
lacedemônia se transformará em oligarquia; a oligarquia, 
em democracia; a democracia, em tirania, embora também 
se transformem no sentido contrário, a saber, a democracia 
em oligarquia, mais até do que em monarquia.

Além disso, não fala da tirania e não diz se sofre ou 
não mutação, nem por que causa, nem em que espécie

267

it



A Política

de República. Deixa este ponto indeterminado, como algo 
em que a exatidão não seja fácil. Segundo ele, a mudan­
ça deveria retornar à primeira e melhor espécie, de tal 
forma que haveria um circuito contínuo; mas a tirania 
algumas vezes dá lugar a outra tirania, como em Sícion a 
de Míron sucedeu à de Clístenes; ou a uma oligarquia, 
como em Cálcis, a de Antileo; ou uma democracia, como 
em Siracusa, a de Gelão; ou à aristocracia, como a de 
Carilau na Lacedemônia, e também em Cartago.

A oligarquia passa a tirania, como se vê na Sicília em 
quase todas as antigas oligarquias: as de Leonte transfor­
maram-se na tirania de Panécio; em Gela, na de Clean- 
dro; em Reges, na de Anaxilau, o mesmo ocorrendo em 
vários outros lugares.

Não é verdade que estas transformações se devam à 
avareza e à ambição dos que estão investidos das magis­
traturas públicas. Antes acontecem porque os que supe­
ram os demais em riqueza não gostam que os pobres te­
nham uma parte igual no governo.

Em várias oligarquias, não é permitido aos ricos exer­
cerem artes lucrativas; há leis que o proíbem. Mas em Car­
tago, que é governada democraticamente, estas profis­
sões lhes são permitidas, e isto ainda não causou nenhu­
ma mudança naquela República.

Também é falso que a oligarquia contenha dois Es­
tados, o dos ricos e o dos pobres. Por que isso ocorreria 
mais nessa espécie de República do que na Lacedemônia 
ou alguma outra, onde nem todos são iguais nem quan­
to aos bens nem quanto ao mérito? Suponhamos que nin­
guém se torne mais pobre do que antes, mas que a mas­
sa dos pobres aumente, a oligarquia não deixará de se ter 
transformado em democracia; assim como a democracia

268



se transformará em oligarquia se houver mais ricos do 
que pobres e uns forem mais negligentes e outros mais 
hábeis na busca de seus interesses.

Das diferentes causas de revolução, porém, Sócrates 
só trata de uma, a saber, o empobrecimento pela prodi­
galidade ou pela usura, como se todos ou a maioria ti­
vessem sido ricos desde o começo, o que não é verdade. 
Vê-se que, quando alguns dos principais dissiparam seus 
bens, pensam em novidades, mas o mesmo não aconte­
ce com os demais. Eles não causam nenhuma perturba­
ção, e tampouco aspiram à democracia mais do que a 
qualquer outra forma de governo. O que leva a sedições 
e a revoluções, mesmo entre aqueles que não consumi­
ram suas riquezas, é a exclusão dos cargos públicos, são 
os outros tipos de injustiça, é a excessiva liberdade ou 
licença de fazer impunemente tudo o que se quer. Assim, 
apesar da diversidade entre as oligarquias e as democra­
cias, Sócrates expõe as suas mudanças da mesma manei­
ra que se estas duas formas de governo pretendessem 
ambas à mesma espécie.

As leis, que Platão escreveu depois, são aproximada­
mente do mesmo gênero que A República. Portanto, bas­
ta que nos limitemos aqui a algumas observações sobre 
a Constituição civil que delas resulta.

Sócrates, que Platão faz falar em sua República, não 
abordou senão pouquíssimos pontos, como a comunida­
de das mulheres e dos filhos, a dos bens e a distribuição 
dos poderes. Com efeito, ele divide a generalidade dos ha­
bitantes em duas classes, a dos lavradores e a dos guer­
reiros, da qual ele extrai uma terceira classe, que é a do 
Conselho, em que coloca a suprema autoridade. Não diz

.. Apêndice 1-------W t a*—:------------------ —

269

i



A Política

se os lavradores e os artesãos são ou não admitidos em 
alguma magistratura, nem se devem ter armas e tomar 
parte nos trabalhos de guerra, ou deles serem afastados. 
Pretende, no entanto, que as mulheres sejam guerreiras 
como seus maridos, e educadas nos mesmos exercícios 
que os guardiães da nação: é na formação destes últimos 
que ele principalmente se detém. O resto da discussão 
está cheio de inutilidades e de coisas acessórias.

Os livros das Leis, em sua maioria, só contêm dispo­
sições de detalhe e quase nada sobre a forma de gover­
no, a não ser quando, querendo oferecer algo que possa 
convir a todos os Estados, pende imperceptivelmente para 
uma outra espécie de República. Todavia, não há mu­
danças notáveis no que diz respeito à comunidade de 
mulheres e de bens. O resto é quase o mesmo, a mesma 
disciplina, a mesma incompatibilidade entre as funções 
honestas do governo e do serviço público, por um lado, 
e os trabalhos necessários, mas sórdidos, das artes mecâ­
nicas, por outro; as mesmas reuniões de comensais, acres­
centando, porém, banquetes para as mulheres, com a di­
ferença de que, numa de suas duas Repúblicas, há ape­
nas mil guerreiros, ao passo que na outra ele pretende 
ter cinco mil.

Todas as palavras que neste livro atribui a Sócrates 
são cheias de superfluidades pomposas e de novidades 
problemáticas, cuja apologia talvez fosse difícil fazer.

Para não falar na multidão com que compõe sua Re­
pública, seria preciso nada menos do que os campos de 
Babilônia ou de algum lugar igualmente vasto para alimen­
tar na ociosidade cinco mil homens numa cidade, com 
bandos bem mais numerosos de mulheres e de criados. 
Em matéria de suposição, sem dúvida, é permitido dar

270



Apêndice I.

livre curso à imaginação, mas pelo menos nos devemos 
deter nos limites do possível.

Sócrates diz também que o legislador, ao fazer suas 
leis, deve dirigir sua atenção para duas coisas: o lugar e 
os homens. Seria preciso acrescentar a circunvizinhança, 
se pretende que a Cidade conserve sua condição políti­
ca. Entre outras coisas, ela deve servir-se de armas, que 
são convenientes não apenas dentro dela, mas que po­
dem ser-lhe úteis em outra região. Se nem todos apro­
vam essa força armada no interior para a defesa privada 
ou para o serviço público, pelo menos é preciso que haja 
uma força formidável nas fronteiras, para opô-la aos ini­
migos quando invadirem ou quando se retirarem.

Quanto aos patrimônios, não seria possível determi­
nar melhor e mais claramente sua extensão? “Cada um”
-  diz ele -  “deve ter o suficiente para viver frugalmente.” 
É como se dissesse “para viver bem”, mas a fórmula é 
muito vaga, pois é possível ser frugal e miserável. Seria me­
lhor ter explicitado: “para viver frugalmente e na abas­
tança”, expressões das quais uma se assemelha ao luxo, 
outra à pobreza, e, por conseguinte, caracterizam melhor 
os hábitos relativos ao uso dos bens, ao qual não cabe 
nem fraqueza nem rigor, mas sim temperança e liberali­
dade.

Existe também inconseqüência, ao introduzir a par­
tilha igual dos bens, em nada determinar sobre o núme­
ro dos cidadãos e em não colocar nenhum limite na pro­
liferação, como se as esterilidades e as mortes devessem 
compensar exatamente os nascimentos. Isto parece efe­
tivamente ocorrer no presente estado de nossas cidades, 
mas não seria mais a mesma coisa no futuro. A razão é 
que sendo divididas as propriedades proporcionalmente

271



A Política

ao número de herdeiros, não há mais pobres quanto ao 
presente; ao passo que, não sendo mais possível para o 
futuro, os que nascessem em regime comunista não teriam 
nada, fosse qual fosse o número desses extranumerários. 
Dever-se-ia, portanto, determinar a geração das crianças 
pela possibilidade de sobrevivência, para que ninguém 
excedesse a quota prescrita, com a condição de deduzir 
deste cálculo os acidentes de morte e de esterilidade; sem 
isso, necessariamente ocorrerá, como vimos na maioria 
dos Estados, que os cidadãos cairão na indigência. Ora, 
a indigência gera a sedição e a improbidade.

Também Fídon de Corinto, um dos mais antigos le­
gisladores, era favorável a manter as famílias na igualda­
de e fazer com que o número de cidadãos fosse sempre 
aproximadamente o mesmo, embora fossem diferentes 
os lotes de terra no começo. Nas Leis de Platão, é exata­
mente o contrário, mas falaremos em outro lugar dessa 
igualdade, e mostraremos o que de melhor se pode pres­
crever a respeito.

O mesmo autor contenta-se com dizer que, assim co­
mo a cadeia difere da trama pela lã, deve haver algum 
atributo que distinga os que mandam e os que obede­
cem, mas não explicita quais são estas marcas distintivas.

De resto, já que permite o aumento da riqueza mo­
biliária até o quíntuplo, por que não autoriza que se au­
mentem os bens fundiários na mesma proporção, ou pelo 
menos até certa concorrência? A repartição feita por ele 
do terreno para construção tampouco parece muito con­
veniente à comodidade, nem à economia. Dá a cada qual 
dois lugares distintos; ora, um mesmo homem não habi­
ta duas casas.

Sua forma de governo não é nem uma democracia, 
nem uma oligarquia, mas um regime médio que ele chama

272



Apêndice I.

propriamente de “republicano”, composto inteiramente 
de militares. Se propôs esta forma por ser a mais geral­
mente consagrada em todas as sociedades civis, talvez 
tenha razão; se foi como a melhor depois da primeira -  
a de A República - ,  ele está enganado. Sem contestação, 
preferir-se-á o Estado dos lacedemônios ou algum outro 
mais aristocrático.

Alguns pensam que a melhor Constituição é a que se 
compõe de todas as outras, e por esta razão louvam a da 
Lacedemônia, uma mistura de oligarquia, de monarquia 
e de democracia, sendo o primeiro destes poderes exer­
cido pelo Senado, o segundo pelo rei e o terceiro pelos 
éforos, e situam a democracia nas refeições públicas e na 
vida comum e cotidiana.

As leis de Platão consideram como a mais excelente 
Constituição um governo misto de tirania e de democra­
cia, formas que ninguém julga ser as de um verdadeiro 
governo, ou então considera como a pior de todas. São 
mais sensatos os que misturam todas as formas. De fato, 
a melhor é a que reúne todas as demais.

A sua não tem nada de monárquico; não é senão oli- 
gárquica e democrática. Inclina-se principalmente para a 
primeira, o que se reconhece pela maneira como são con­
feridas as magistraturas. É comum à oligarquia e à demo­
cracia sortear os magistrados, mas é oligárquico que os 
ricos sejam obrigados a assistir às Assembléias, a nomear os 
magistrados e a se ocupar das outras funções públicas, 
sendo os demais dispensados. Também é oligárquico que­
rer que a maioria dos magistrados seja escolhida dentre 
os ricos e que os melhores postos, na eleição dos mem­
bros do Senado, sejam reservados à maior opulência. Na 
verdade, todos são convocados para as eleições, mas são

273



A Política

obrigados a escolher primeiro entre a primeira classe de 
ricos, depois na segunda e depois na terceira; os da ter­
ceira e da quarta classes, porém, não são forçados a dar 
seu voto, e só é permitido aos da primeira e da segunda 
eleger entre os da quarta; é preciso apenas que cada 
classe forneça o mesmo número de eleitos. Portanto, a 
maioria e os principais sairão do grupo dos mais ricos, 
não se envolvendo o povo na eleição porque a lei não o 
força a isso.

Também a seleção entre os candidatos tem os seus 
riscos; por pouco que alguns queiram entender-se e cons­
pirar, até mesmo em pequeno número, sempre coman­
darão as eleições.

É evidente que este não é um governo meio monár­
quico, meio democrático, e isso ficará ainda mais claro 
pelo exame que fizemos deste assunto.

Assim é A República de Platão, com as modificações 
trazidas por As leis.

274



Exam e da Constituição de 
Faléias de Calcedônia

APÊNDICE II

Houve outras Constituições imaginadas tanto por par­
ticulares quanto por filósofos ou homens versados na 
direção dos negócios públicos. Estas Constituições aproxi­
mam-se muito mais das que existiram no passado, ou que 
ainda estão em vigor, do que as duas precedentes, pois 
ninguém havia pensado em tornar as mulheres e as crian­
ças comuns, nem em propor banquetes públicos para as 
primeiras. Ocuparam-se com coisas mais necessárias.

Segundo alguns desses autores, o ponto capital é bem 
ordenar os patrimônios. Pretendem que é daí que nas­
cem todas as dissensões civis. Este foi também o primei­
ro objeto em que pensou Faléias de Calcedônia.

Faléias pretende a igualdade de riqueza entre todos os 
cidadãos, coisa fácil de se conseguir, dizia ele, se se come­
çar desde a fundação de um Estado, mais difícil quando 
ele já estiver estabelecido, mas ainda assim praticável, de­
cretando que os ricos farão doações e não as receberão, 
enquanto que os pobres as receberão e não as darão.

Platão, como vimos, permitia em suas Leis aumentar 
a riqueza até certo ponto, mas não queria que o aumen­
to fosse além do quíntuplo dos menores patrimônios.

275



A Política

Os que propõem leis sobre esta matéria não deve­
riam esquecer, como ocorre hoje, que fixando o nível 
das riquezas, também convém determinar o número de 
filhos, pois se o número de filhos exceder a quantidade 
de patrimônio, a lei necessariamente revogará a si mes­
ma; além da sua violação, também ocorrerá o inconve­
niente de muitos ricos se tornarem pobres, o que acarre­
tará revoluções.

Essa importância do nível das riquezas para a tran­
qüilidade pública foi bem percebida pelos antigos. Sólon 
fez dele um artigo de sua Constituição. Outros proibiram 
a aquisição ilimitada de imóveis; é necessário restringir- 
se ao que permitem as leis. Pela mesma razão, proíbem, 
como entre os locrianos, que se vendam os bens, princi­
palmente a herança dos pais, exceto em caso de uma ca­
lamidade bem evidente. Por se terem descuidado sobre 
este ponto, os de Lêucade caíram no excesso da demo­
cracia. Não foi mais pelo censo que se teve acesso aos car­
gos públicos.

Pode acontecer que, sendo as fortunas iguais, sejam 
excessivas e demasiado favoráveis ao luxo, ou que, min­
guadas demais, se aproximem da miséria. Assim, não é 
bastante reduzi-las à igualdade: é preciso que alcancem 
uma justa média. De nada serve que o legislador reduza 
as fortunas à igualdade se não reduzir também as paixões, 
o que só é possível através da boa educação, cujo plano 
deve ser traçado pelas leis.

Faléias talvez diga que tomou providências sobre is­
to, pois quer a igualdade em duas coisas: nas proprieda­
des e na instrução. Seria preciso, então, que ele declaras­
se o que se deve ensinar à juventude. O que importa que a 
educação seja uma e a mesma para todos, se inspirar ou



Apêndice 11----------- ] .£■

fomentar o desejo de riquezas e de honras, ou até mes­
mo dos dois ao mesmo tempo? Pois não é apenas a desi­
gualdade das fortunas, mas também a das honras, que es­
tá na origem das revoluções, com a diferença, porém, de 
que a desigualdade dos bens choca mais a massa e, pelo 
contrário, a identidade de tratamento é o que mais ofen­
de as pessoas de mérito, como quando

o bravo e o covarde têm honras iguais.
Não é apenas para obter o necessário que lhes falta 

que os homens se entregam a ações injustas, como o rou­
bo, quando são levados pelo frio ou pela fome (o  que 
Faléias procura solucionar pela igual repartição dos bens); 
também são incitados a isso pelo prazer e para a satisfa­
ção de suas paixões; pois se o desejo ultrapassa a neces­
sidade, passarão por cima dos princípios de justiça para 
satisfazê-las, principalmente se o prazer que esperam não 
lhes parecer unido a nenhuma amargura. Qual será, en­
tão, o remédio para esses três males? Ou suprir através 
do talento para ganhar a vida a modéstia de riqueza, ou 
adaptar-se às privações e à frugalidade; ou então, caso se 
aspire ao prazer puro, procurá-lo por si mesmo na filo­
sofia, pois os outros prazeres só se obtêm através dos 
outros. Ademais, não é para satisfazer a simples necessi­
dades, mas sim para aplacar paixões imoderadas que se 
chega aos grandes crimes; por exemplo, não se chega à 
tirania para evitar o frio, mas para aplacar grandes pai­
xões. Assim, não é pela morte de um ladrão, mas pela dos 
usurpadores da soberania que se conferem as grandes 
honras. A  Constituição de Faléias, portanto, só é boa con­
tra as pequenas trapaças.

Ela contém muitas outras medidas que podem bastar 
para que os cidadãos se governem entre si, mas também

277

I



A Política

seria preciso pensar nos vizinhos, nos estrangeiros que 
freqüentam o país e em tudo o que vem de fora. É sobre­
tudo essencial à Constituição do Estado possuir uma força 
militar que baste para a defesa em caso de guerra, e so­
bre isto ele não fala.

Quanto à riqueza do Estado, não deve ser nem grande 
demais, a ponto de despertar a cobiça dos vizinhos ou 
de alguma outra potência, nem medíocre a ponto de não 
bastar para cobrir as despesas de uma guerra contra seus 
iguais e semelhantes. Faléias tampouco diz algo sobre 
isto. Contudo, seria bom calcular bem sobre este ponto. 
Talvez a melhor medida fosse arrumar as coisas de tal 
sorte que a dificuldade e os gastos de ataque ultrapassem 
os lucros da vitória, consideração de Êubolo que fez com 
que Autofradates, ao se preparar para assediar Atárnea, 
desistisse da empresa: “Veja”, disse-lhe ele, “que essa pra­
ça não vale o tempo que nela se perderá.”

A igualdade de riquezas entre cidadãos sem dúvida 
tem seus méritos para prevenir as revoluções, mas não é 
tão grande como se poderia pensar. As pessoas que se 
destacam por algum talento suportam-na com impaciên­
cia, por não serem feitas para a igualdade. Por isso, mui- , 
tas vezes os vemos envolvidas em revoltas e semeando a 
confusão.

Por outro lado, a improbidade humana é insaciável. 
No começo, os mendigos lhe dizem que só precisam de 
dois óbolos para viver; uma vez que os tenham conse­
guido, querem mais; em seguida, não põem mais freios 
em seus desejos, e passam a vida correndo atrás da for­
tuna. É bem menos importante igualar as riquezas do que 
extirpar o desejo das pessoas honestas e, dos malandros, 
o poder de acumular. É o que acontecerá se mantiver-

278



Apêndice II.

mos estes últimos na inferioridade e se não os provocar­
mos, ademais, por alguma injustiça.

Faléias nem mesmo concebeu bem a sua igualdade. 
Não a estabelece senão nas terras e outros imóveis. Mas 
as riquezas consistem também em escravos, em rebanhos, 
em dinheiro e em tudo o que chamamos de mobiliário. 
Seria bom estabelecer também quanto a isso a igualda­
de, ou prescrever-lhe limites, ou então deixar tudo isso de 
lado.

Além disso, reduz todo o Estado a muito poucas ca­
beças por sua maneira de classificar os homens. Põe os 
artesãos no grupo dos escravos públicos, sem lhes dar 
nenhum lugar entre os cidadãos. Quanto aos que se em­
pregam nos trabalhos públicos, vá lá. Mas, mesmo assim, 
isso deve ser feito como se estabeleceu em Epidamno, 
ou como Diofante determinou antigamente em Atenas.

Com isso se pode julgar se a República de Faléias é 
bem ou mal constituída.

279



Exam e da Constituição de 
Hipódamo de Mileto

APÊNDICE III

Hipódamo de Mileto, filho de Eurífon, é o inventor 
da divisão dos Estados por classes de cidadãos. Foi tam­
bém ele quem traçou o plano do Pireu. Original em to­
das as épocas de sua vida, muito sofisticado na elegân­
cia, fazia-se notar pela abundância da cabeleira e pelo luxo 
das roupas, não apenas no inverno como também no 
verão. Exibia a maior erudição em tudo o que se relacio­
nasse com a história natural. Foi o primeiro entre as pes­
soas de condição privada que, sem nunca ter ocupado 
cargos públicos, tenha tentado conceber uma excelente 
Constituição.

1Q Supõe uma Cidade de dez mil homens, dividin­
do-a em três classes: uma de artesãos, outra de lavrado­
res e a terceira de guerreiros e funcionários do exército.

2Q Divide também a terra em três partes: uma consa­
grada à religião, outra ao uso público e a terceira dada co­
mo propriedade aos particulares; a primeira se destina às 
despesas do culto e dos sacrifícios, a segunda à alimenta­
ção e ao soldo do exército e a terceira aos lavradores.

3a De igual modo reparte as leis, assim como os pro­
cessos criminais, em três espécies: uma por injúrias, ou­
tra para danos e a terceira para homicídios e outros aten­
tados contra a pessoa.

281

t



A Política

4B Estabelece ainda um tribunal supremo, para o 
qual seriam conduzidas as apelações contra os primeiros 
julgamentos, e o compõe de certo número de anciãos 
eleitos pelo povo.

Não deseja que os julgamentos se façam por meio 
de bolas; pretende que cada um traga uma tabuleta onde 
inscreva seu assentimento, se simplesmente condenar, 
ou então indique que condena sobre o principal e absol­
ve quanto ao resto. Condena a forma empregada em 
nossos tribunais, pela qual, diz ele, os juizes não raro são 
forçados a julgar contra a consciência e contra o jura­
mento que prestaram.

5S Uma de suas leis pretende que se confiram hon­
ras a quem quer que invente algo de útil à pátria e que 
os filhos dos que morrerem na guerra sejam criados às 
custas do tesouro público, lei esta que ainda não fora pen­
sada e desde então foi promulgada tanto em Atenas quan­
to nos outros Estados.

6Q Confere ao povo, composto pelas três classes, a 
eleição dos magistrados; atribui a estes a administração das 
coisas comuns, a inspeção dos estrangeiros e a educação 
dos órfãos.

Estes são, aproximadamente, os principais e mais me­
moráveis pontos da Constituição de Hipódamo.

Sua divisão da universalidade dos cidadãos não ca­
rece de dificuldade. Os artesãos, os lavradores e os mili­
tares parecem todos participar do governo; os lavradores, 
no entanto, não possuem armas; os artesãos, nem armas 
nem terras; tornar-se-ão, por conseguinte, como que es­
cravos dos homens armados. Portanto, não é possível 
que participem de todas as funções públicas. Será neces­
sariamente dentre os guerreiros que se escolherão os ge-

282



. Apêndice III.

nerais de exército, os oficiais da polícia civil e quase to­
dos os principais magistrados. Ora, se as duas outras clas­
ses não participam de forma alguma da administração, co­
mo, poderão se afeiçoar à pátria?

Será preciso que a classe dos guerreiros seja mais 
poderosa por si só do que as duas outras juntas, o que 
será difícil se não as ultrapassa pelo número. Se, porém, 
ela for mais numerosa do que as duas outras, para que ser­
ve admiti-los na participação da coisa pública e lhes dei­
xar a nomeação dos magistrados?

Depois, qual será a importância dos lavradores? Quan­
to aos artesãos, podem ser dispensados, que consegui­
rão, como em outros lugares, ganhar a vida com seu tra­
balho. Quanto aos cultivadores, se fornecessem o alimen­
to aos guerreiros, haveria alguma aparência de razão para 
torná-los cidadãos. Mas, neste caso, apenas os proprietá­
rios lavram particularmente para si próprios.

Por outro lado, se a porção pública das terras, desti­
nada à alimentação e ao soldo das tropas, for lavrada pe­
los próprios guerreiros, estes já não serão uma classe dis­
tinta, como pretendia o legislador. Inversamente, os pro­
prietários fundiários, que não são nem lavradores nem 
guerreiros, formariam uma quarta classe que não partici­
paria de nada e seria como que alheia ao Estado.

Pretende-se, enfim, que sejam os mesmos lavradores 
que explorem as terras públicas, juntamente com as suas 
próprias? Isto equivaleria a entregar à sorte o abastecimen­
to de duas famílias, pelo qual o cultivador é responsável. 
Por que, então, ao invés de dois lotes, não lhes confiar lo­
go a totalidade das terras para que forneçam alimento ao 
exército e a si próprios? Eis uma divisão bastante confusa.

A forma de opinar em juízo não é muito melhor. Hi- 
pódamo transforma o juiz em árbitro pela faculdade que

283

k



A Política

lhe confere de dividir o objeto litigioso apesar da unidade 
das conclusões. Isso é possível na arbitragem, procedi­
mento que é sempre precedido de algum entendimento 
amistoso, mas não nos tribunais, onde a lei proíbe, quase 
que em toda parte, aos juizes estes colóquios. Como sair 
da indecisão, se tendo o requerente pedido vinte minas 
um juiz acha que lhe é devida uma parte, mas não tudo, 
por exemplo dez em lugar de vinte; se, dentre os outros 
juizes, este concede mais, aquele menos, um cinco, outro 
quatro, ou, indo de um extremo ao outro, um concede tu­
do ao requerente e nada o outro; como, então, unificar as 
opiniões, reduzindo-as a uma só?

Acrescento que ninguém força o juiz a romper seu 
juramento. Se a demanda for simples e sem conclusões 
subsidiárias pode ou condenar ou absolver o réu. Absol­
vendo-o da demanda, não julga que nada deve, mas sim 
que não eleve vinte minas. Só haveria perjúrio no caso 
em que, julgando em sua consciência que as vinte minas 
não são devidas, o condenasse, porém, a pagá-las.

Quanto às recompensas e honras para os inventores 
de coisas úteis à pátria, trata-se de algo fácil de dizer, mas 
perigoso de se decretar. Tais leis poderiam abrir caminho 
para acusações fraudulentas, e até mesmo a maquina­
ções contra o Estado.

A este respeito, devemos perguntar se é bom ou no­
civo ao Estado mudar sua antiga Constituição quando se 
acredita ter encontrado uma melhor. Não é fácil aderir 
imediatamente a tal inovação, se não for conveniente mu­
dar as regras. Pode acontecer que pessoas sistemáticas 
proponham como um bem geral a revogação das leis e a 
recriação total do sistema de governo.

Já que caímos nesta matéria, seria bom que nos deti­
véssemos nela por um momento; ela é, como já dissemos,

j ' 2 8 4
II



.Apêndice 111.

suscetível de controvérsia. A mudança pode parecer van­
tajosa. As outras ciências deram-se bem; a medicina, por 
exemplo, a ginástica e todas as artes e talentos ganharam 
ao reformar suas velhas máximas. Ocupando, pois, a po­
lítica um lugar entre as ciências, parece que também ela 
pode admitir o mesmo princípio. De fato, os antigos Es­
tados mudaram muito de feição. O que há de mais ingê­
nuo e de mais grosseiro do que suas leis e costumes pri­
mitivos, mesmo as dos gregos, que antigamente andavam 
cobertos de ferro? O que existe de mais pobre e de mais 
imbecil do que sua jurisprudência, como em Cumas, onde, 
para condenar à morte um homem acusado de homicí­
dio, bastava que o acusador apresentasse várias testemu­
nhas tomadas de sua própria família?

Além disso, o que se procura por toda parte não é se 
algo vem de nossos ancestrais, mas se é bom. É muito 
provável que os primeiros homens, tanto os que saíram 
do seio da terra quanto os que escaparam da calamidade 
geral da espécie humana, eram tão rudes quanto o vulgo 
de hoje, como são representados os antigos gigantes; seria 
uma extravagância limitarmo-nos a seus decretos.

As leis escritas tampouco devem ter o privilégio da 
imutabilidade. Em matéria de Constituição, como em to­
das as outras, é impossível que tudo seja posto por escri­
to; só se podem escrever generalidades. As ações, pelo 
contrário, dizem sempre respeito a objetos e circunstân­
cias particulares que podem mostrar a imperfeição das 
leis e a necessidade de introduzir modificações.

Mas se considerarmos estas mudanças de um outro 
ponto de vista, ficaremos aterrorizados com os seus peri­
gos. Não há quase nada a ganhar e, pelo contrário, há 
muito que perder com os freqüentes esbarrões que se

285

I



A Política

dão nos Estados. É infinitamente preferível fechar os 
olhos para os erros dos legisladores e do governo. O 
maior mal é enfraquecer as leis e acostumar o povo a de­
sobedecer a elas.

O exemplo extraído das artes é ilusório. Há muita di­
ferença entre a reforma das artes e a mudança de Cons­
tituição. A lei não tem por si mesma nenhuma força para 
se fazer obedecer; tira toda sua força do respeito e da 
obediência que se torna hábito, e só se firma depois de um 
longo tempo. Equivale, portanto, a tirar das leis esta van­
tagem, desgastá-las inteiramente e mudá-las com facili­
dade para substituí-las por novas disposições.

Mesmo que houvesse correções a fazer, ainda seria 
problemático se todo Estado comportasse essas mudan­
ças, se é no todo ou em parte que se deve tentá-las e se 
isso deve ser permitido ao primeiro que aparecer, ou ape­
nas a certas pessoas, pois há em tudo isto grandes distin­
ções a observar que foram tratadas em outro lugar.

286



Exam e das Constituições da 
Lacedemônia, de Creta e de Cartago

APÊNDICE IV

Há duas coisas a considerar na forma do governo 
dos lacedemônios, na dos cretenses e em quase todas as 
outras: I a se são intrinsecamente bem ou mal constituí­
das e conforme aos bons princípios; 2a se tomaram ou 
não as medidas cabíveis à meta proposta.

I. É um princípio que todo Estado bem constituído 
não deve inquietar-se com as pessoas chamadas neces­
sárias, isto é, domésticos e assalariados. Como, porém, 
obter essa segurança? Não é fácil sabê-lo.

Os tessálios sofreram freqüentes insurreições de seus 
penestas e os lacedemônios de seus ilotas, que parecem 
espreitar continuamente o que possa ocorrer de mau pa­
ra seus senhores. Nunca, porém, aconteceu semelhante 
levante entre os cretenses, decerto porque não interessa 
aos Estados vizinhos, que também têm seus escravos, fa­
vorecer os rebeldes, até mesmo quando estes Estados estão 
em guerra, por medo que o mesmo aconteça com eles 
próprios. Desde o começo, os lacedemônios tiveram como 
inimigos todos os vizinhos, os de Argos, os de Messênia 
é da Arcádia. Os tessálios também tiveram que sustentar 
guerras contra os aqueus, os perrebos e os magnésios, o 
que propiciou as revoltas de seus penestas.

287



A Política

Se houvesse apenas essa malevolência, não seria fá­
cil decidir-se sobre como comportar-se para com tais pes­
soas. Se as tratamos com muita consideração, tornam-se 
insolentes e igualam-se a seus senhores; se somos rígi­
dos, elas conspiram e traem. Já que os lacedemônios têm 
tantos perigos a temer da parte de seus ilotas, fica eviden­
te que não tomaram a seu respeito medidas muito boas.

II. A despreocupação com a conduta das mulheres 
não é menos nociva à prosperidade do Estado do que à 
felicidade das cidades. Como o homem e a mulher fazem 
parte de cada família, é de se esperar que o Estado este­
ja dividido em dois, metade homens, metade mulheres; 
donde se segue que todo Estado em que as mulheres não 
têm leis está na anarquia pela metade. É o que acontece 
na Lacedemônia. Licurgo, que pretendia enrijecer seu po­
vo com todos os trabalhos penosos, só pensou nos ho­
mens e não prestou nenhuma atenção nas mulheres. Elas 
se entregam a todos os excessos da intemperança e da 
dissolução; assim, em tal Estado é necessário que as rique­
zas sejam honradas, principalmente quando as mulheres 
dominarem, como acontece na maioria das nações guer­
reiras, com exceção dos celtas e dos povos em que o amor 
pelos rapazes está publicamente em uso. Não é sem 
razão que a fábula associa Marte a Vênus, pois todos os 
povos guerreiros são dados tanto ao amor dos jovens 
quanto ao amor das mulheres. Este mal manifestou-se ain­
da mais na Lacedemônia, onde, desde a origem, as mu­
lheres se envolveram em tudo. Pois o que importa que 
as mulheres mandem ou que os que mandam sejam co­
mandados pelas mulheres? É a mesma coisa.

Enquanto a audácia não serve para nada nos negó­
cios ordinários, a não ser na guerra, a audácia das mu-

288



Apêndice W ___________'fyjRSÍ&Ê:

lheres lacedemônias é sempre nociva, como vimos no 
tempo da invasão dos tebanos, quando, longe de servir 
melhor do que as mulheres de outros lugares, deram mais 
trabalho do que os próprios inimigos.

Qual pode ter sido a causa desta excessiva liberdade 
que os lacedemônios deram a suas mulheres? Sem dúvi­
da, a necessidade em que se viram de se ausentar por lon­
go tempo de casa durante as guerras contra Argos, Mes- 
sênia e Arcádia. Depois da paz, acharam-se totalmente 
preparados para manter sua Constituição militar, gênero 
de vida que abre as portas para grandes virtudes.

Dizem que Licurgo tentara sujeitar as mulheres às suas 
leis, mas a resistência delas fez com que abandonasse a 
tentativa. Daí toda a desordem que se seguiu. Nossa inten­
ção não é de modo algum decidir quem se deve descul­
par, mas apenas examinar o que está bem ou mal estabe­
lecido. Se as mulheres são indisciplinadas, trata-se, repito, 
não somente de uma indecência para o Estado, mas tam­
bém de um germe de cobiça e de corrupção.

III. Outro vício a observar é a desigualdade de rique­
zas. Uns são muito ricos, outros não têm quase nada. To­
do o país pertence a um pequeno número de cidadãos. 
A culpa é da lei: considera muito pouco honroso com­
prar e vender imóveis -  e nisso talvez tenha razão - ,  mas 
permite a quem o queira doá-los por testamento. Disso 
resultam os mesmos inconvenientes.

Estando a Lacônia dividida em cinco partes ou tri­
bos, duas delas passaram quase que inteiramente para as 
mulheres, através das heranças que lhes couberam, além 
dos ricos dotes que lhes deram. Seria melhor ou proibir in­
teiramente estes últimos ou só permiti-los quando forem 
muito módicos ou no máximo medíocres. Atualmente, é



A Política

permitido dar tudo o que se tem a quem se quiser por 
testamento, e até entre vivos, sem que se precise instituir 
herdeiro. Disso resultou que o país, que podia alimentar 
mil e quinhentos cavaleiros e trinta mil infantes, não ali­
menta mais do que mil no total. A experiência tornou 
evidente o vício do regime atual. Reduzido a esta escas­
sez de homens, o Estado desde então não pôde evitar ne­
nhum fracasso, nem sua total ruína.

Dizem que, desde os tempos dos primeiros reis, para 
solucionar o problema do despovoamento, a cidadania 
foi concedida a vários estrangeiros, de sorte que, apesar 
da longa duração das guerras, não houve falta de homens. 
Chegou-se a contar dez mil espartanos; não garanto ne­
nhum desses fatos; porém, verdadeiros ou falsos, seria an­
tes pela partilha eqüitativa dos bens territoriais que se de­
veria repovoar o Estado. A lei que, para encorajar a fecun­
didade e multiplicar os nascimentos, dispensa do serviço 
de guarda quem tiver três filhos, e de todos os impostos 
quem tiver quatro, vai diretamente contra o seu objetivo. 
Quanto mais crianças nascerem, mais pobres haverá.

IV. A eforia é outro ponto mal ordenado. Embora 
nenhum outro poder tenha tão grandes atribuições, é do 
simples povo que saem os que são elevados a esta supe­
rintendência; daí ocorrer muitas vezes que os mais pobres 
a alcancem, mas em seguida a pobreza os transforme em 
almas venais. Isto ficou claro muitíssimas vezes no pas­
sado e ainda se vê, principalmente nos banquetes públi­
cos chamados Andries.

Muitos dentre eles, conquistados pelo dinheiro, em­
penharam-se com todos os seus poderes para a ruína do 
Estado.

Como seu poder é excessivo e se aproxima do des­
potismo, os próprios reis são forçados a fazer-lhes a cor­

290



Apêndice IV._

te; causaram os maiores males ao Estado que, por culpa 
deles, passou de aristocrático a democrático.

Por outro lado, não se pode negar que esta magistra­
tura tenha uma influência salutar: o povo mantém-se tran­
qüilo quando participa do exercício da autoridade supre­
ma. Assim, quer os éforos tenham sido instituídos por Li- 
curgo desde sua primeira legislação, quer sejam de cria­
ção mais recente, não foram inúteis à prosperidade da 
nação.

Quando se pretende que um Estado dure por muito 
tempo, é preciso interessar todas as suas partes na sua 
conservação e fazer com que a desejem. Aqui, os reis in- 
teressam-se por sua preeminência; as pessoas de mérito 
e de nascimento por entrar no Senado, honra que só se 
confere ao mais alto mérito; e até mesmo o simples povo 
interessa-se pela eforia, na qual é admitido como qual­
quer outra classe.

Esta dignidade é eletiva, mas a escolha deveria fazer- 
se de um modo um pouco menos pueril e mais sensato 
do que agora.

Outro absurdo não menos lamentável é ver pessoas 
colhidas ao acaso julgando em última instância os maio­
res casos. Seria necessário, pelo menos, que tivessem um 
código e julgassem de acordo com leis escritas, em vez 
de decidir, como fazem, de acordo com seus caprichos.

O comportamento particular dos éforos não corres­
ponde às intenções de sua instituição; ele é desregrado 
demais e, enquanto desfrutam de comida abundante, são 
duros para com os outros, fazendo-os observar uma fru­
galidade insuportável e reduzindo-os a se compensarem 
em segredo com excessos de libertinagem

V. O Senado não está melhor ordenado. Não se po­
de negar que tenha alguma importância para o Estado

291



A Política

que seus membros sejam pessoas de mérito e que seja 
preciso, para nele ser admitido, ter adquirido hábitos vir­
tuosos. Mas do fato de eles terem tido o comando dos su­
premos interesses e dos maiores negócios não se segue 
com certeza que se deva deixar com eles estes coman­
dos por toda a vida. O espírito envelhece como o corpo.

O caso é ainda pior se tiverem vivido desde a juven­
tude de maneira a deixar dúvidas sobre sua probidade. 
Vários dentre eles deixaram-se corromper por presentes, 
e distribuíram entre eles gordas gratificações dos dinhei- 
ros públicos. Seria, pois, conveniente obrigá-los a prestar 
contas, sem, porém, dá-las a conhecer aos éforos; pois, 
embora estes pareçam ser os censores natos de todos os 
outros magistrados, seria uma prerrogativa exorbitante es­
tender sua inspeção até o Senado. Portanto, não achamos 
que deva caber a eles a auditoria das contas.

Quanto ao discernimento do mérito, a eleição dos 
senadores não é mais séria do que a dos éforos. Aliás, 
não fica bem pedir (como é de costume na Lacedemônia) 
um lugar ao qual deveríamos ser chamados pela estima 
pública. Quem quer que mereça a magistratura deve ser 
magistrado, quer queira, quer não. Por este convite às 
candidaturas, o legislador parece ter-se afastado do obje­
tivo de sua Constituição e ter-se esforçado por tornar 
ambiciosos os cidadãos. Confia as eleições dos senado­
res à intriga; somente os ambiciosos podem vir propor- 
se a si mesmos. Ora, a maioria dos crimes que se come­
tem entre os homens provém da ambição ou da avareza.

VI. Quanto à realeza, não é este o lugar de examinar 
se esta forma de governo é a menos ou a mais vantajosa 
para um Estado. Julga-se, porém, melhor o mérito dos 
reis pela vida e pelas façanhas de cada um deles do que,

292



Apêndice IV ---------------------------

como aqui, pela nobreza da raça. O legislador nem mes­
mo acreditou que podia tornar os seus nem bons nem vir­
tuosos; parece até desconfiar deles como de pessoas que 
não têm virtudes bastantes. Foi por esta mesma razão 
que na política lacedemônia se associavam na mesma 
embaixada pessoas inimigas, e ali sempre se considerou 
a discórdia dos reis como a salvação da República.

VII. As Fidítias, ou banquetes públicos, não foram 
estabelecidas sobre bons princípios. Seria preferível que 
ocorressem, como em Creta, à custa do público. Entre os 
lacedemônios, cada qual deve trazer a sua parte, mas há 
cidadãos tão pobres que não podem arcar com esta des­
pesa. A intenção do legislador, que quis fazer desses 
banquetes uma escola de democracia, acaba tendo efei­
to contrário. Populares é o que eles menos são quando 
os pobres não podem comparecer. Some-se a isso que 
uma das leis fundamentais exclui de qualquer função 
pública quem não estiver em condições de contribuir 
para estes banquetes.

VIII. Também se censurou com justiça, como fonte 
de discussões, a lei que retira aos reis, embora chefes de 
guerra, o departamento da marinha para entregá-lo a um 
almirante distinto: isto é constituir, por assim dizer, uma 
outra realeza.

IX. Também é digno de censura o próprio princípio 
de que parte o legislador, e Platão não o poupou em seu 
tratado das Leis. As virtudes guerreiras, a que se relaciona 
toda a Constituição de Licurgo, não são senão uma parte 
da virtude integral, e são boas apenas para dominar os 
outros homens. Assim, os lacedemônios conservaram-se 
bastante bem enquanto guerreavam, mas quando sub­
meteram a seu domínio todos os seus vizinhos, começa­

293



A Política

ram a decair, não sabendo o que fazer de seu ócio, não 
tendo aprendido nada melhor do que os exercícios mili­
tares.

Outro erro igualmente grave consiste em acreditar 
que as conquistas são antes frutos da virtude do que da 
maldade. Mas, admitido isso, acreditar que a presa seja 
preferível à virtude é enganar-se ainda mais.

X. Enfim, nada há de mais mal-arrumado do que suas 
finanças: não têm tesouro público, nem dinheiro dispo­
nível para as guerras, que são forçados a sustentar. Os 
impostos são muito mal pagos; os contribuintes, pos­
suindo a maior parte do território, só impõem e só exi­
gem subsídios comedidamente uns para com os outros.

Portanto, o legislador permaneceu longe do alvo a 
que se propunha; fez apenas um Estado pobre e particu­
lares avarentos.

Estes são aproximadamente os vícios da Constitui­
ção lacedemônia.

A Constituição dos cretenses tem muitas semelhan­
ças com a precedente, menos alguns artigos, uns equiva­
lentes, outros concebidos de maneira menos clara. A Cons­
tituição da Lacedemônia parece ter sido, como se disse, 
sua cópia, e a maioria das coisas antigas não são tão per­
feitamente desenhadas como as mais recentes.

A tradição diz que Licurgo abandonou a tutela do rei 
Carilau para viajar e permaneceu muito tempo em Creta, 
junto aos litianos, por causa de sua afinidade com os 
lacedemônios, de que são uma antiga colônia. Esta colô­
nia submetera-se às leis dos antigos habitantes, leis estas 
de que ainda hoje fazem uso os periecos, ou homens do 
campo, tais como Minos as deu a Creta desde o começo.

294



Apêndice IV_

A ilha de Creta parece ter sido disposta pela nature­
za para comandar a Grécia, cujos povos, em sua quase 
totalidade, habitam as costas do mar: por um lado, ela 
está situada a pouca distância do Peloponeso; por outro 
lado, ela toca na Ásia, confinando com Triópia e Rodes. 
Foi graças a esta posição que Minos se tornou senhor do 
mar, reduziu quase todas as outras ilhas à obediência ou 
as povoou com suas colônias. Pensava também em se 
apoderar da Sicília, quando morreu perto de Camico.

A semelhança entre as duas Constituições, a de Creta 
e a da Lacedemônia, é visível. l s os ilotas lavram para os 
lacedemônios, assim como os Periecos para os cretenses; 
2a os dois povos têm os mesmos banquetes públicos, 
banquetes estes que os lacedemônios hoje chamam de 
Fidítias, mas que antigamente chamavam, como os cre­
tenses, de Andries, prova de que tiraram de lá este cos­
tume; 3e a divisão dos poderes é aproximadamente a 
mesma. Os que são chamados de éforos na Lacedemônia 
chamam-se cosmos em Creta, com a única diferença de 
que são somente cinco na Lacedemônia e dez em Creta. 
São os mesmos senadores. Antes, os cretenses tinham 
seis; mais tarde, suprimiram a realeza e entregaram aos 
cosmos o comando dos exércitos; 4a a Assembléia nacio­
nal é aberta a todos os particulares, mas sua influência li- 
mita-se a ratificar ou rejeitar os decretos dos senadores e 
dos cosmos.

A diferença é que: l 2 os banquetes públicos são mais 
bem ordenados em Creta do que na Lacedemônia. Aqui, 
cada qual traz sua parte segundo a tabela, sem o que, 
como já dissemos, é excluído dos cargos públicos; em Cre­
ta, pelo contrário, o banquete é mais cívico; 2a de todas 
as frutas e animais que os periecos oferecem, que pro-

295



A Política.

vêm tanto das terras públicas que exploram quanto das 
terras particulares, fazem-se duas partes, uma destinada 
às despesas do culto e outros gastos públicos, outra aos 
banquetes comuns. Assim, todos, homens, mulheres e 
crianças, são alimentados às custas do tesouro público. 
Para alimentar todos, primeiro o legislador deu ênfase à 
sobriedade, por ser útil à saúde; depois, ao isolamento 
das mulheres, para que tivessem menos filhos; e depois, 
ainda, à dissolução dos homens entre si, recurso que a 
lei tolera e sobre o qual nos explicamos em outro lugar. 
Pelo menos é certo que Creta é superior à Lacedemônia 
no que diz respeito a banquetes públicos.

Mas a instituição dos cosmos é muito pior do que a 
dos éforos. Os vícios de uma também se encontram na 
outra, mas a dos cosmos não tem a vantagem da eforia. 
Na Lacedemônia, o povo que escolhe os éforos tem tam­
bém a faculdade de escolhê-los dentre aqueles que bem 
quiser e, por conseguinte, de sua própria classe, assim 
como de todas as outras, o que faz com que tenhá inte­
resse em conservar o Estado. Em Creta, pelo contrário, 
os cosmos provêm não de todas as classes, mas sim de 
certas famílias. Dos que foram cosmos, tiram-se os sena­
dores, dos quais se pode dizer tudo o que se disse dos 
da Lacedemônia. A dispensa da prestação de contas e a 
perpetuidade são prerrogativas muito acima de seu méri­
to. A falta de leis que possam servir-lhes de regra para 
julgar e o caráter arbitrário de seus julgamentos não dão 
nenhuma segurança a seus réus.

Do fato de que o povo, que está excluído desta ma­
gistratura, não pareça importar-se com isso não decorre ne­
nhuma prova de que ela seja bem constituída; isto ocor­
re porque ela não oferece nada à sua ambição. Residindo

296



Apêndice IV_

numa ilha, os cosmos estão mais afastados dos que po­
deriam suborná-los através de presentes, como se cor­
rompem os éforos. O remédio contra o suborno é, aliás, 
bastante propício a desencorajar do cargo; é um remédio 
não razoável, incivil e cheio de violência. Cassam-se os 
cosmos sem processo e, de ordinário, pela insurreição de 
outros cosmos ou de particulares amotinados. A única 
graça que lhes concedem é deixar-lhes, antes da expul­
são, a faculdade de se demitir. Seria melhor, sem dúvida, 
que isso ocorresse em virtude da lei e não por capricho, 
já que as vontades particulares não podem nunca ser 
uma regra muito segura.

O pior de todos os males que essas destituições fre­
qüentes acarretam é não se poder assim obter justiça 
contra os poderosos, o que, apesar das aparências, reve­
la mais um Estado despótico do que uma verdadeira Re­
pública. O costume dos grandes é, quando são persegui­
dos ou condenados, criar um partido para si mesmos en­
tre o povo e seus amigos; põem na chefia alguém a quem 
conferem a autoridade suprema; depois disso, subver­
tem tudo e se entregam a combates. Não equivale isso a 
dissolver temporariamente a sociedade civil e não corre­
ria ela o perigo de morrer para sempre se houvesse por 
certo alguma potência em condições e com a intenção 
de se apoderar dela? Felizmente, o Estado é defendido 
pela natureza do lugar e pela dificuldade de acesso, que 
não permite invasões súbitas. Eis por que os periecos per­
manecem obedientes, enquanto os ilotas não param de 
se revoltar. Além disso, os cretenses não têm nenhuma 
comunicação fora de sua ilha. Nada prova melhor a de­
bilidade de sua Constituição do que a guerra exterior 
que lhes aconteceu há pouco.

Eis o que tínhamos a dizer dessa forma de governo.

297



A Política

Os cartagineses também parecem muito bem consti­
tuídos politicamente47. Sob muitos aspectos, sua Repúbli­
ca é superior à dos outros povos e em alguns pontos se 
aproxima da dos lacedemônios; pois estas três Repúblicas, 
a de Creta, a da Lacedemônia e a de Cartago, têm muitas 
semelhanças entre si e muitas diferenças com relação às 
outras. O regime de Cartago, em geral, é sabiamente or­
denado. A pedra de toque de uma boa Constituição é a 
perseverança voluntária e livre do povo na ordem esta­
belecida, sem que jamais tenha ocorrido nem alguma se­
dição notável de sua parte nem opressão da parte dos que 
a governam.

A República de Cartago tem em comum com a da La­
cedemônia: 1- o que nesta se chama Fidítias, ou refeições 
públicas entre pessoas da mesma classe; 22 seu “Centun- 
virato”, que corresponde ao colégio dos éforos, com a 
diferença de ser composto de cento e quarenta membros 
e de ser melhor recrutado, isto é, não escolhido ao acaso 
e dentre o vulgo, mas sim dentre o que há de mais emi­
nente em matéria de mérito; 3S seus reis e seu Senado são 
como na Lacedemônia, mas escolhidos de modo bem 
melhor, tendo Cartago criado uma lei que determina que 
seus reis não sejam tirados nem da mesma raça nem de 
uma raça indiferente, mas dentre uma elite distinta, le­
vando mais em consideração o talento do que a idade. Não 
há nada de mais nocivo ao Estado do que as pessoas 
sem mérito a que se confiam os maiores interesses. A La­
cedemônia sofreu por isso vezes sem conta.

A maior parte dos pontos que criticamos por se afas­
tarem dos princípios de toda boa Constituição são co­
muns às três Repúblicas. No entanto, embora todas elas 
tenham um jeito de aristocracia ou de República, incli-

2 9 8



Apêndice IV.

nam-se um pouco mais para a democracia, sob certos as­
pectos, e, sob outros, para a oligarquia.

Em Cartago, pertence ao poder dos reis e do Senado 
levar ou não suas deliberações até o povo, pois, se esti­
verem de acordo, se tornam lei, mas se tiverem opiniões 
diferentes, cabe ao povo decidir. Ele é senhor não ape­
nas de não aprovar nenhuma das opiniões dos reis ou 
do Senado, mas também de sentenciar de modo totalmen­
te diferente, depois de uma discussão na qual quem quer 
que seja pode pedir a palavra e combater as opiniões 
submetidas a exame, o que está próximo da democracia 
e não ocorre em nenhuma das duas outras Repúblicas.

A oligarquia também se revela, 1Q no fato de que é 
pelos reis e pelo Senado que se escolhem os membros 
da pentarquia; 2- no fato de que ela, por sua vez, esco­
lhe os Cem, um grupo também eminente; 32 no fato de 
que o poder destes pentarcas dura mais do que os outros, 
começando desde o instante da nomeação e continuan­
do mesmo depois do tempo prescrito.

A aristocracia só aparece no fato de que os magistra­
dos não são assalariados, nem sorteados. Além disso, 
eles não se dividem, como na Lacedemônia, para julgar 
as diversas causas, mas todos as conhecem e se pronun­
ciam sobre todas. Todavia, ela própria degenera em oli­
garquia, pela opinião quase geral de que, para a elegibi­
lidade, se deve considerar não apenas o mérito, mas tam­
bém as riquezas; pois não se acredita que o pobre possa 
ficar sem nada fazer e desempenhar sua função pública 
com desinteresse. Ora, é aristocrático só considerar o mé­
rito e oligárquico só eleger de acordo com a opulência. 
A Constituição dos cartagineses, portanto, parece formar 
uma terceira espécie mista, pois elegem seus primeiros

299



A Política

magistrados, e até seus reis e generais de exército, pelo 
mérito e pela opulência.

Este desvio com relação aos princípios da aristocra­
cia deve atribuir-se ao erro do legislador que deveria ter 
percebido desde o começo que as pessoas de bem devem 
estar acima da tentação da necessidade quando ocupam 
um cargo público e mesmo quando voltam a ser simples 
particulares. Além disso, se se deve considerar a riqueza 
porque proporciona o ócio, não deixa de ser absurdo 
admitir a venalidade nos grandes cargos, tais como a rea­
leza e o comando dos exércitos. Tais leis fazem com que 
a riqueza seja mais estimada do que o mérito e tornam 
os cidadãos muito desejosos de se enriquecerem. Tudo 
o que é estimado pelos que governam os outros domina 
imediatamente a opinião pública. Ora, o governo aristo­
crático não está bem garantido num lugar em que a vir­
tude não está em primeiro lugar. O bom senso mostra 
que aqueles que compram os cargos vão procurar ter de 
volta o que lhes custou para alcançá-los. Não é absurdo 
que um homem de mérito seja tentado quando é pobre 
e um homem sem mérito não o seja quando tem muitas 
despesas? Não se deveriam oferecer os cargos senão aos 
que podem ocupá-los com honra, mas se o legislador des­
confiasse da pobreza dos homens de bem seria preciso 
pelo menos providenciar para que seus magistrados esti­
vessem em condições de renunciar a suas ocupações do­
mésticas para se entregarem inteiramente aos deveres de 
seus cargos.

Trata-se também de um abuso tolerar a pluralidade 
dos cargos nas mãos de um só, acúmulo de que se orgu­
lham em Cartago. Uma função nunca é melhor preenchida 
do que por quem só tem uma: é nisso que o legislador

300



Notas sobre Licurgo e Alguns 
Outros Legisladores

APÊNDICE V

Dentre aqueles que escreveram sobre o governo ci­
vil, alguns sempre levaram uma vida privada sem parti­
cipar em nada dos negócios públicos; passamo-los qua­
se todos em revista, ao menos os que deixaram escritos 
dignos de atenção; os outros foram legisladores quer em 
sua própria pátria, quer em outro lugar. Dentre estes, al­
guns foram simplesmente autores de leis, outros, autores 
de Constituição, como Licurgo e Sólon. Falamos bastan­
te do primeiro quando tratamos da República lacedemô- 
nia. Alguns contam o segundo entre os bons legislado­
res, por ter destruído a oligarquia imoderada demais dos 
atenienses, libertado o povo da servidão e estabelecido 
uma democracia bem temperada pela mistura das outras 
formas, aproximadamente tal como era antigamente. O 
Conselho, ou Senado do Areópago, é de fato oligárqui- 
co; a eleição dos magistrados, aristocrática e a adminis­
tração da justiça, muito popular. O Areópago existia antes 
dele, assim como o modo de eleição dos magistrados. Ele 
parece só ter tido o mérito de sua conservação. No entan­
to, foi com certeza ele quem reergueu o povo, ao determi­
nar que os juizes fossem tirados de todas as classes.

Assim, censuram-no por ter ele próprio arruinado um 
ou outro, ou mesmo os dois outros poderes de sua Cons-

303



A Política

tituição, entregando ao sorteio, quanto ao terceiro, a no­
m eação dos juizes, e pondo todos sob a autoridade deles. 
Mal esta inovação foi recebida e já fez nascer a raça dos 
dem agogos, que, adulando o povo, com o se adulam os 
tiranos, reduziram o Estado à dem ocracia atual. Efialtes e 
Péricles rebaixaram  o Areópago; o m esm o Péricles fez 
com  que fossem  dados salários aos juizes. Im itando-o, to­
dos os outros dem agogos aumentaram  a autoridade do 
povo a ponto de trazerem  o regim e popular de que so ­
m os testem unhas.

Todavia, sua instituição não parece ter estado entre as 
intenções de Sólon, ela é antes efeito das circunstâncias. 
Tendo contribuído muito para o sucesso da esquadra na­
val contra os persas, o povo com eçou a se envaidecer e a 
dar ouvidos, apesar das sábias advertências de seus magis­
trados, aos conselhos pérfidos de seus instigadores.

Sem  dúvida, era necessário entregar ao povo, com o 
fez Sólon, a nom eação e a censura dos magistrados, sem  
o que ele  seria escravo e, conseqüentem ente, inimigo do 
Estado. Mas Sólon quis ao m esm o tem po que os m agis­
trados fossem escolhidos dentre os nobres e os ricos: aque­
les que possuíssem  quinhentos m edim nos de renda48, os 
que podiam  alim entar um  par de bois, ou zeugitas, e en­
fim os cavaleiros, que formavam a terceira classe. A quar­
ta classe, com posta de trabalhadores m anuais, não tinha 
acesso a nenhum a magistratura.

O s outros legisladores m em oráveis são Zaleuco, p a­
ra os locrianos epizefírios, e Carondas de Catânia para 
seus concidadãos e para as colônias dos calcídios na Itá­
lia e na Sicília.

Alguns tentam  fazer crer que O nom acrito de Lócris 
tenha sido o prim eiro a saber fazer leis e  que, tendo pas-

304



Apêndice V.

sado de sua pátria a Creta, ali pôs à prova este talento, 
embora não tivesse vindo senão para trabalhar como adi­
vinho; dizem também que teve por companheiro Tales, 
cujos discípulos foram Licurgo e Zaleuco, que, por sua 
vez, teve Carondas como aluno. Há, porém, muitos ana- 
cronismos nessa história.

Filolau, natural de Corinto, da raça dos Baquíadas, 
também deu leis aos tebanos. Apaixonou-se por Díocles, 
vencedor nos jogos olímpicos, que, detestando o amor 
incestuoso de Alcíone, sua mãe, deixou sua cidade e o 
seguiu até Tebas, onde ambos morreram. Ainda hoje se 
mostram seus túmulos, um em frente ao outro, mas colo­
cados de tal forma que apenas de um deles se pode ver 
o istmo de Corinto. Dizem que isto foi assim arranjado por 
eles próprios, sobretudo por Díocles, em memória de sua 
desgraça, para subtrair seu sepulcro dos olhares de Co­
rinto, pela interposição do mausoléu de Filolau.

Esta foi a causa de sua estada em Tebas. As leis da­
das por Filolau a seus habitantes chamavam-se “proletá­
rias” e atingiam, entre outras coisas, a multidão das crian­
ças. Ele cuidou especialmente, na partilha das terras, de 
que os patrimônios fossem mantidos no mesmo número.

Carondas só tem de notável as penas contra os fal­
sos testemunhos: foi o primeiro a propô-las. De resto, foi 
até mais correto e zeloso em suas leis do que os legisla­
dores de hoje.

Filolau apresenta de particular a desigualdade das ri­
quezas; Platão, a comunidade das mulheres, das crianças 
e dos bens, além dos banquetes públicos femininos; tam­
bém é conhecida a sua lei contra a embriaguez, a lei em 
favor da sobriedade dos presidentes de banquetes e a que 
diz respeito aos exercícios militares e ao uso das duas

305



A Política

mãos, pois ele não podia tolerar que se servissem  de uma 
e a outra perm anecesse inútil.

Existem  tam bém  algumas leis de Drácon, que ele 
acrescentou, por assim dizer, ã Constituição existente; 
distinguem -se pela extrem a severidade das penas.

Pítaco é tam bém  mais autor de leis do que fundador 
de República. Cita-se uma lei sua contra os bêbados, que 
diz que as brigas entre eles, em  estado de embriaguez, se­
rão punidas mais severamente do que se não tivessem be­
bido. Considerou m enos a gravidade do que a freqüência 
do delito, já que se insulta com  mais freqüência quando se 
está bêbado do que quando se está sóbrio.

Androdamas de Régio tam bém  elaborou leis para os 
calcídios da Trácia; elas dispõem  sobre o  hom icídio e  as 
heranças das jovens, mas ignoramos as suas disposições.

306



Notas

1. O método de Aristóteles constitui uma das diferenças 
fundamentais entre Platão e ele, entre a Academia e o Liceu. 
Buffon definiu-o admiravelmente acerca da História dos ani­
mais. “Aristóteles -  diz-nos ele -  começa por estabelecer as 
diferenças e as semelhanças entre os diferentes gêneros. Rela­
ciona todos os fatos, todas as observações que dizem respeito 
às relações gerais e aos caracteres sensíveis. Tira estes caracte­
res da forma, da cor, da grandeza e de todas as qualidades 
exteriores do animal inteiro... Considera as diferenças entre os 
animais por suas maneiras de viver, suas ações, seus costumes, 
suas moradias.” Aristóteles procede da mesma forma com os 
regimes políticos; recorre constantemente à análise rigorosa, à 
qual soma a dúvida metódica, não porque suas idéias não fos­
sem firmes, mas para discutir e refutar os princípios de seus 
adversários.

2. Sendo a observação o método de Aristóteles, ele retira, 
através da análise e da comparação, do estudo dos fenômenos 
as suas leis constantes, ou por outra, seu alvo ou seu fim. Este 
alvo é objetivo, inerente à própria coisa, e não subjetivo, como 
se o homem o propusesse a si mesmo arbitrariamente. Assim, as 
formações naturais ou instituições sociais tendem a um alvo que, 
à medida que se desenvolvem, se torna cada vez mais claro. A 
criação inteira é permeada de uma força ativa que, conside­
rando o todo, age de perfeito acordo consigo mesma, embora

307



A Política

possa, na aparência e no indivíduo, apresentar caracteres con­
traditórios. A natureza inconsciente mostra por toda parte uma 
tendência para o desenvolvimento e uma necessidade de con­
servação, de extensão, de amplificação da vida que fazem com 
que as criaturas se conservem na existência e se multipliquem. 
A natureza sempre tende à vida mais rica, à diversificação das 
formas, ao desenvolvimento... Daí a máxima fundamental do 
Estagirita: nada que seja contrário ã natureza pode ser bom e 
vantajoso. Assim, ele tira a lei ética da lei natural. (Cf. Histoire 
de la philosophie du droit de F. J. Stahl, tradução francesa de A. 
Chauffard, Paris, 1880, pp. 19 ss.)

3. Aristóteles só fala da “cidade”, pólís, e não do “Estado”, 
termo que nos veio, sem dúvida, através do italiano e particu­
larmente de Maquiavel. Na Política, porém, a pólis (Cite) cor­
responde com mais exatidão à noção que hoje é o do Estado 
do que à idéia de “cidade” {ville'). “Estado e Cidade não têm o 
mesmo significado. O Estado ateniense é muito mais vasto do 
que a cidade de Atenas. Além do território ocupado pelos cita­
dinos, compreende o território agrícola, o campo ao redor, a 
Ática cheia de fazendas e de aldeias. Parece-se com um cantão 
suíço... Na língua grega, pólisé ao mesmo tempo uma expres­
são geográfica e uma expressão política: a palavra designa in­
diferentemente tanto o lugar onde bate o coração da Cidade 
( Cité,), como a população submetida à mesma soberania abso­
luta. Mas o Estado (Citê), mais amplo que a cidade, só se fun­
da no momento em que a própria cidade está estabelecida. O 
fenômeno geográfico e o fenômeno político caminham lado a 
lado, pois um Estado sem cidade é um organismo sem músculo 
cardíaco.” (M. Defourny, Aristote, étude sur la politique, Paris, 
1932, pp. 466 e 467)

4. A econômica é, para Aristóteles e segundo a etimolo­
gia, a ciência ou a arte do governo doméstico. Compreende, 
como se especifica no texto, quatro partes:

1) as relações entre esposos;
2) as relações entre o pai e os filhos;

308



Notas.

3) as relações entre o senhor e os escravos;
4) as relações que dizem respeito às coisas materiais ou 

ao sustento. Aristóteles expõe de modo muito sumário os dois 
primeiros pontos, porque deve reencontrá-los ao tratar do Es­
tado, já que as relações entre os esposos, a educação a dar às 
crianças dependem da constituição política (ver capítulo VI, 
“Da eugenia e da educação”).

5. A maioria dos comentadores modernos de Aristóteles -  
especialmente Oncken, que de hábito o admira muito -  dão 
mostras de grande severidade contra as teses da Política sobre 
a escravidão. Talvez M. Defourny seja mais eqüitativo ao es­
crever: “Aristóteles é o defensor da escravidão, mas é também 
seu reformador. Combate as teses brutais segundo as quais 
todo homem, a despeito das mais altas qualidades, poderia ser 
escravo. Prescreve que o escravo seja tratado com mansidão e 
lhe deixem a esperança da liberdade. Se não condena a insti­
tuição em si mesma, é porque acredita que sua necessidade 
esteja demonstrada e sua utilidade seja incontestável, mesmo 
para quem a sofre. Esta crença, talvez, não fosse carente de 
base na época. Neste caso, o erro de Aristóteles, seu único er­
ro, teria sido transformar em necessidade e utilidade absolutas 
e universais uma necessidade e utilidade históricas e temporá­
rias, oriundas de um estado econômico passageiro cujas trans­
formações ulteriores não previu.” (M. Defourny, op. cit., pp. 37 
e 38). Se Aristóteles tivesse conhecido a maquinaria moderna, 
certamente sua linguagem seria diferente.

6. A arte de adquirir bens não raro é chamada crematísti- 
ca. Para Aristóteles, ela se apresenta de duas formas. A primei­
ra tem por objeto as diversas coisas de que precisa a família; a 
segunda, a acumulação de moeda. No primeira caso, faz parte 
da econômica-, no segundo, o nome de crematística lhe é atri­
buído em sentido restrito.

7. Para Aristóteles, o homem deve ser feliz como homem, 
e a felicidade de que se trata na Ética e depois na Política é 
uma felicidade humana. “O que torna feliz é o desenvolvimen-

309



A Política

to a um só tempo poderoso e ordenado da atividade, do ser. 
A felicidade é a perfeição ou a excelência sentida, experimen­
tada. É o bem, pois o valor do ser plena e regularmente desen­
volvido é independente de nossa maneira de ver e de sentir; 
em si, tal valor é absoluto e, como é a própria natureza ou a es­
sência, ou a idéia das coisas que o fundamenta, o que o deter­
mina é a idéia das coisas. Mas esse bem é o nosso bem, pois se 
trata de nosso ser, e não podemos estar bem sem gozar dele, 
vendo-o e conhecendo-o. A felicidade verdadeira coincide com 
a verdadeira atividade... Quero dizer com isto aquela que é 
conforme à nossa verdadeira natureza. Portanto, a felicidade 
tem ela própria um valor racional. Esta é a base do eudemo- 
nismode Aristóteles.” (Léon Ollé-Laprune, Essaisurla morale 
dAristote, Paris, 1881, p. 211).

8. “Amasis, depois de ter vencido Apriés, rei do Egito, apo­
derara-se do trono. No começo, porém, os egípcios fizeram 
pouco caso de sua pessoa, porque era de nascimento obscuro. 
Conseguiu obter respeito do seguinte modo. Possuía, entre ou­
tras peças de metal precioso, uma bacia de ouro que servia para 
as suas necessidades. Mandou-a fundir e a transformou na está­
tua de uma das divindades mais respeitadas no lugar. O novo 
deus foi colocado num dos lugares mais visíveis da cidade e um 
grande contingente de egípcios veio adorá-lo. Então, Amasis 
reuniu o povo e declarou a primeira destinação do metal pre­
cioso, de que fizera um deus, e aplicou a si mesmo a compara­
ção. Adorais, disse-lhes ele, uma bacia que se tornou deus; da 
mesma forma, acrescentou, respeitai um homem que era antes 
povo, mas hoje é vosso rei.” Conforme Champagne, op. cit., 1.1, 
pp. 347 e 348.

9- No capítulo IX, “Das diversas formas de governo”, Aris­
tóteles mostrará que existem três delas que são justas: a mo­
narquia, a aristocracia e a República propriamente dita; indica­
rá ao mesmo tempo sua degenerescência, a da realeza em tira­
nia, a da aristocracia em oligarquia e a da República em demo­
cracia.

310



Notas.

10. Sobre a diferença entre viver e. bem viver, ver p. 22.
11. Principalmente na Ética a Nicômaco, que é anterior à 

Política; ver p. 48.
12. Aqui, como em vários outros pontos, Aristóteles reme­

te o leitor a suas obras de moral ou Éticas. Chegaram até nós 
três delas, conhecidas sob o nome de Ética a Nicômaco, Ética 
a Eudemo e Grande Ética. É a Ética a Nicômaco que precede 
a Política e, em muitos pontos, está em sintonia com ela.

13. Aristóteles sem dúvida remete aqui a outra obra hoje 
perdida, a menos que se sirva de um mero'artifício de estilo.

14. Como assinalamos no Prólogo, omitimos a longa di­
gressão relativa à educação musical. Eis aqui o que é necessário 
conhecer sobre ela: “Na educação cívica, a música instrumen­
tal está subordinada à música vocal. A  criança acompanha o 
seu canto com a lira. As peças que executa devem ser compos­
tas no modo dórico e cadenciadas num ritmo bastante simples. 
Ao sair destes quadros, a música deixa de ser pedagógica e 
não abre caminho para a virtude. Seu ensino pode, aliás, ser 
combinado com o das letras... Não é inverossímil que as mes­
mas poesias primitivamente compostas para serem cantadas 
tenham servido de tema para o professor de música. Assim, 
estes dois ensinos que começam a ser freqüentados na mesma 
idade, por volta de sete anos, reforçam-se um ao outro e con­
correm para o mesmo objetivo moral.” (M. Defourny, op. cit., 
pp. 289 e 290).

15. Não deixa de ser interessante confrontar a Cidade ima­
ginada por Aristóteles e a Cidade tal como existiu, como no-la 
descreve G. Glotz: “De fato, as condições geográficas da Grécia 
contribuíram muito para lhe dar seu aspecto histórico. Recorta­
da pelo contínuo encontro do mar com a montanha, apresenta 
por toda parte estreitas depressões emolduradas por elevações, 
que só têm entrada fácil pelo mar. Forma, assim, numerosos 
cantões, cada um dos quais é receptáculo natural de uma peque­
na sociedade. A  fragmentação física determina, ou pelo menos 
facilita, a fragmentação política. Tantos compartimentos, tantas

311



A Política

nacionalidades distintas. Imagine-se, num vale fechado, pastos 
à margem dos riachos, bosques nas encostas, campos, vinhedos 
e olivais que bastam para alimentar algumas dezenas de milha­
res de habitantes, raramente mais de cem mil, e depois um ou­
teiro que pode servir de refúgio em caso de ataque e um porto 
para as relações exteriores; assim se terá uma idéia do que é 
para um grego um Estado autônomo e soberano.” (G. Glotz, La 
citégrecque, Paris, 1928, p. 2).

16. Estas dimensões correspondem respectivamente a se­
tenta e cinco centímetros e trezentos e cinqüenta metros, apro­
ximadamente.

17. A  Econômica de Aristóteles provavelmente se perdeu. 
Aquela que possuímos sem dúvida não é dele, mas “represen­
ta um peripatetismo ligeiramente evoluído ao qual se pode re­
correr, discreta e judiciosamente, para restaurar o pensamento 
do próprio Estagirita... A Econômica do pseudo-Aristóteles, na 
forma em que chegou até nós, deve ter sido composta depois 
da morte de Aristóteles, com materiais já redigidos no todo ou 
em parte, e indicados pelo próprio Aristóteles. O compilador, 
porém, carece de habilidade literária. Justapõe, por assim dizer, 
três tratados distintos que encontrou na literatura de sua épo­
ca”. (M. Defourny, op. cit., pp. 43 e 45).

18. Hipódamo era ao mesmo tempo urbanista e autor polí­
tico (ver Apêndice III). Seu método foi dividir as cidades em 
ruas regulares. Passa por ter redigido os trabalhos de reconstru­
ção do Pireu, e Vitmvio o cita com elogios. Antes dele, o interior 
das cidades era um labirinto inextricável; as casas eram dispos­
tas sem ordem nem alinhamento; formavam pequenas ilhotas 
separadas por ruazinhas estreitas, sobre as quais os andares 
superiores, salientes, avançavam; o andar térreo mostrava ape­
nas espessas muralhas quase sem aberturas, e a entrada ficava 
cuidadosamente escondida. O objetivo dessas .construções era 
oferecer uma última defesa quando os muros fossem forçados.

19. No sistema de Aristóteles, deve-se ser perfeitamente li­
vre para possuir absolutamente a virtude política. O escravo só

312



Notas-

pode ter a virtude que convém à sua condição servil e passiva, 
isto é, uma virtude relativa. Assim, não pode ser membro essen­
cial de um governo perfeito que só pretende contar com cida­
dãos plenamente virtuosos; o mesmo ocorre com o lavrador e 
com o trabalhador manual, ocupados demais com seus traba­
lhos materiais.

20. Hoje, golfo de Squillace, no mar Jônio, e o golfo de 
Santa Eufêmia, no mar Tirreno, dos dois lados da península da 
Calábria.

21. Ver ApêndiceI. “Exame das duas Repúblicas de Platão”.
22. A Aisymnetia é, no fundo, a instituição que em Roma 

era chamada de ditadura. A analogia foi já realçada por Dio- 
nísio de Halicarnasso.

23. Pode-se perguntar como é que a República, que não 
passa de uma combinação de dois regimes depravados, uma 
mistura do poder da riqueza e do poder do maior número, dá 
finalmente origem a um bom governo onde a virtude domina. 
Parece que, para Aristóteles, riqueza e liberdade combinadas 
estabelecem a preponderância da classe média. Ora, é essa clas­
se que, por excelência, possui a virtude. Assim, não é a base pro­
priamente dita, mas sim o resultado do sistema da República 
que gera a virtude.

24. Isto é, literalmente, “governo dos maus”, em oposição 
à aristocracia, literalmente, “governo dos melhores”.

25. Recolocamos a tirania em seu lugar na classificação dos 
governos, mas, no texto original, Aristóteles a rejeita para assi­
nalar seu desprezo por ela: “Convinha -  diz ele -  fazer menção, 
para terminar, à tirania, como a pior de todas as depravações e 
a menos digna do nome de constituição. E por isso que a dei­
xamos em último. Este é o motivo da ordem que acreditamos 
dever seguir.” Este governo é em si tão mau que não voltaremos 
a encontrá-lo no estudo sobre o melhor governo.

26. Fundimos as duas passagens em que Aristóteles defi­
ne a oligarquia e distingue suas diferentes espécies. Os dois 
fragmentos coincidem perfeitamente, ao contrário do que se 
observará mais adiante quanto à democracia.

313



A Política

27. A palavra dinastia significa hoje uma seqüência de so­
beranos da mesma família. Barthélémy-Saint-Hilaire cita Sainte- 
Croix que propôs o termo politirania, que utilizamos no texto.

28. Ver capítulo VIII: “Das funções e das classes sociais”.
29. Para clareza do texto, colocamos em nota a crítica que 

faz neste ponto Aristóteles de uma opinião de Platão sobre a 
divisão das classes: “Platão, em sua República, tratou das di­
versas classes do Estado de uma maneira muito elegante, mas 
muito imperfeita. Sócrates compõe a sua Cidade com quatro 
tipos de pessoas necessárias: o tecelão, o lavrador, o sapateiro 
e o pedreiro. Como, porém, percebe que estes não bastam, 
acrescenta o ferreiro, os pastores de animais necessários, de­
pois o comerciante no atacado e no varejo, que são partes que 
completam a primeira Cidade; como se a Cidade tivesse sido 
instituída mais para as necessidades da vida material do que 
para a vida honesta, ou se tivesse tanta necessidade de sapa­
teiros e de lavradores. Quanto aos guerreiros, não os introduz 
senão depois que ela tiver aumentado seu território e, atingin­
do o território vizinho, travar uma guerra por suas fronteiras.” 

jS " 30. Aristóteles dá, a algumas páginas de distância uma da 
outra, duas classificações não concordantes das democracias. A 
nosso ver, o segundo texto desmente e retifica o primeiro. As­
sim, reproduzimo-lo sozinho, complementando-o com certas 
passagens tomadas do outro. A classificação pode resumir-se 
assim: Ia espécie: censo leve do eleitorado; 2a espécie: eleito­
rado aberto a todos, elegibilidade apenas para os ricos; 3a es­
pécie: elegibilidade de todos, mas sem compensação pelo exer­
cício de um cargo; 4a espécie: elegibilidade e compensação 
para todos.

31. A extrema brevidade das explicações sobre a aristo­
cracia deve-se por certo ao fato de que Aristóteles, ao mesmo 
tempo em que julga excelente este governo, não o descobre 
em parte alguma em sua pureza. No capítulo seguinte vai rela- 
cioná-lo, na prática, com a oligarquia e considerá-lo uma for­
ma de República.



Notas.

32. Ver capítulo IX: “Das diversas formas de governo”.
33- “Ao passo que Platão preferia restringir-se, quanto ao 

governo dos Estados, a uma autoridade real e a um poder pes­
soal, ao poder exercido de fato pelo rei paternal, enquanto 
dispensava de bom grado uma Constituição, isto é, uma fór­
mula fixada em leis, pois a lei, dizia ele, devia ser a ação viva 
do chefe, Aristóteles, pelo contrário, retira do príncipe a sobe­
rania para dá-la à lei. A superioridade desta última provém de 
seu caráter impassível, sobretudo de sua generalidade, que ele 
compara à fórmula científica, imobilizando assim as ações hu­
manas particulares em sua representação geral. Portanto, o 
ideal político é uma lei e não mais uma autoridade, assim como 
o ideal metafísico é uma forma, mais um Pensamento do que 
uma Causa geradora.” (Emile Lasbax, La cité humaine, Paris, 
1927, t. I, p. 119).

34. À crítica da monarquia, Aristóteles deveria somar, nes­
te ponto, a da tirania, como outra forma de governo de um só 
(ver a nota seguinte), mas é evidente que depois de tê-lo qua­
lificado como o pior dos governos, não podia em seguida fa­
zê-lo entrar para a lista da escolha do melhor regime.

35. Aristóteles abandona aqui claramente a sua classifica­
ção inicial dos governos ou, pelo menos, apresenta um novo 
aspecto dela. Em lugar de três formas fundamentais puras e de 
três formas derivadas, não há mais do que dois grandes tipos 
de governo:

-  o governo de um só ou monarquia (em sentido amplo)

j  monarquia (no sentido estrito)
que se divide em [tímnia

-  o governo de vários ou República (em sentido amplo)
’ oligarquia (à qual se liga a aristocracia) 
democracia
República (em sentido estrito, combi­
nação dos dois governos precedentes)

que se divide em

315

A



-  A Política

Esta segunda classificação, bem mais próxima do real, 
parece-nos muito mais interessante do que a divisão aristoté- 
lica habitualmente reproduzida e que se tornou clássica. Pa­
rece-nos que também tinha primazia no pensameto do Es-ta- 
girita, já que é segundo ela que serão estudados tanto os mé­
ritos comparados quanto suas revoluções ou a conservação 
dos governos.

36. A  incerteza de Aristóteles diante da aristocracia como 
forma própria de governo é evidente. Ora a incorpora à monar­
quia, ora à oligarquia e ora, como neste caso, à República.

37. Ver p. 57.
38. Champagne considera e Constituição do Ano III a ver­

dadeira República conforme aos votos de Aristóteles. “Não é 
uma oligarquia, na qual uma minoria detém as rédeas do Es­
tado pelo privilégio das riquezas. Não é uma democracia em que 
todos governam pela influência de sua multidão. Ela é a pre­
ponderância política da classe média, ligada à pátria pelo laço 
da propriedade, classe que, em todas as nações, se distingue 
por seu amor à ordem, seu ódio às revoluções, seus talentos e 
sua virtude.

Eis quais sào as bases de sua verdadeira República.
l s princípio: A verdadeira República, como todos os bons 

governos, está essencialmente fundamentada na virtude e na 
justiça igual para todos no exercício de seus direitos.

2- A  igualdade deve ser proporcional, isto é, na razão dos 
talentos, das virtudes, dos meios que cada qual traz ao fundo 
comum da associação.

3a A verdadeira República tem uma renda necessária para 
tomar parte dos negócios. Esta renda será calculada de tal for­
ma que a maioria do povo somente, e não todos, participe do 
governo. Aqueles que nenhum laço une à pátria e quase sem­
pre estão entregues às paixões e à ignorância não devem ter in­
fluência na coisa pública.

4a Ela possui um censo mais elevado para ser elegível aos 
cargos públicos. É preciso que os magistrados estejam ao abri­
go das seduções e da necessidade.

316



59 O direito dos cidadãos, nas Assembléias, deve limitar- 
se a eleger os magistrados, para julgar sua responsabilidade. A 
massa não deve fazer senão o que está em condições de deci­
dir suficientemente.

6S Os cargos serão temporários: o direito de obedecer e 
de poder mandar alternadamente está ligado à essência do ho­
mem livre.

72 A Cidade deve contar com um conselho supremo para 
a direção geral dos negócios, e com magistrados encarregados 
de zelar pela execução das leis. Os poderes serão perpétuos, 
e os homens deles encarregados se alternarão.

82 Uma vez adotados princípios, quaisquer que sejam o 
nome, a organização e as atribuições dos Conselhos ou dos ma­
gistrados, tereis constituído uma verdadeira República. Nestas 
características gerais que Aristóteles expõe e demonstra sem ces­
sar em sua política, quem não reconhece as bases sobre as 
quais repousa o pacto social do povo francês?

No entanto, apesar destas características semelhantes, Aristó­
teles, em conformidade com seus princípios, teria feito uma cen­
sura severa à nossa Constituição. Na instituição de um governo, 
os antigos não separavam jamais a organização do pacto social 
dos meios de conservá-lo. A organização era o estabelecimen­
to dos poderes públicos; a conservação consistia nos meios 
políticos empregados pelo legislador para formar os costumes 
e os hábitos, para inspirar nos cidadãos o amor da pátria e o 
respeito pelas leis, para dar a todos um caráter e um espírito 
nacional. Era a organização do poderes, somada aos meios de 
conservação, que eles chamavam de Constituição. Organizamos 
nosso governo. Aristóteles nos perguntaria, como Licurgo e Só- 
lon, onde estão nossas instituições conservadoras, para que te­
nhamos, conforme os princípios dos antigos, um sistema com­
pleto de Constituição.” Op. cit., Preliminares, pp. III a VII.

39- Com efeito, de um estudo atento de Aristóteles podem- 
se depreender cerca de vinte formas políticas que se encadeiam 
umas com as outras conforme o quadro da página seguinte.

------------------------------------------------ Notas____________ ■ i ________

317



OSw
Qo
ex,

§ S
c*§

V(U

^  ITS VO

£ ?s

- 0  <2c ^O <L>c -a

s O 
çL "0  .52 ST e  jl>

s 5) « © ö « a
=io

D 3D T3 
"O  <y 
O ^
Ë 3(U o
è '° ob w

á
p
O'

1o

o g
a s 0>> « O g 00 § O £oo 3

CQ
O

318



Notas.

40. O conhecimento das propriedades dos números como 
princípios de tudo o que existe era uma ciência ainda muito em 
voga entre os gregos. Era o sistema dos pitagóricos. Platão elo­
gia-o e lhe dá grandes desenvolvimentos. Aristóteles segue o 
gosto do seu tempo nos cálculos sobre a igualdade. Eis o seu 
sistema, tal como o expõe na Ética a Nicômaco: “Todos os go­
vernos se dividem em duas grandes classes, a oligarquia e a de­
mocracia. Há oligarquia quando apenas um governa ou alguns, 
enfim, sempre que os governantes sejam menos do que a me­
tade dos cidadãos. Há democracia quando todos ou mais do 
que a metade governam. São os dois extremos. Mas combinando 
estes extremos, isto é, os pobres e os ricos, resulta um governo 
médio, que é o que se chama República ou meio-termo. Ora, 
dois extremos e um meio-termo dão uma proporção que é ne­
cessariamente ou aritmética ou geométrica. A igualdade política 
pode, portanto, ser considerada destes dois modos. Se todos os 
homens fossem estritamente iguais, do que resultaria a demo­
cracia perfeita, só se teria que comparar o número ou a grande­
za, e a igualdade seria como a proporção 3.2 : 2.1, ou proporção 
aritmética. Mas não é assim. Há homens que têm vantagens 
reais, que não se podem submeter a este cálculo, como a nobre­
za, a virtude e a ciência. Como comparar rigorosamente estas 
vantagens que constituem a oligarquia com número que consti­
tui a democracia? Não sendo as coisas de igual natureza, não 
podem ser comparadas a não ser numa razão proporcional; 
então, a igualdade é como a proporção 2 : 4 : 8 : 16, ou propor­
ção geométrica. Daí a igualdade de quantidade, ou numérica, 
isto é, aritmética, se só se trata de contar o número, como na 
democracia; e a igualdade de qualidade, ou proporcional às 
qualidades individuais, isto é, geométrica, se se trata de estimar 
o valor dos indivíduos.” (Champagne, op. cit., t. 2, p. 26l).

41. Os partenianos ou bastardos nasceram'regularmente, 
mas fora do casamento, quando os espartanos, temendo a des­
truição de sua população durante a guerra de Messênia, deram 
permissão a vigorosos jovens para terem relações com suas 
mulheres ou suas filhas.

319



A Política

42. O livro VIII contém ainda, como inclusão, uma crítica 
das idéias de Platão sobre o mesmo assunto. Colocamo-la no 
Apêndice I, consagrado à discussão da República e das Leis, onde 
encontra seu lugar com muito mais lógica (ver pp. 253 ss.).

43. Na apresentação habitual da Política, o exame crítico 
das doutrinas e das constituições forma o livro II, logo após a 
exposição do governo doméstico. Acreditamos que seja prefe­
rível só abordar estas discussões quando já bem instruídos so­
bre o pensamento de Aristóteles, que encontra nestes apêndi­
ces certos complementos importantes. Além disso, as exposi­
ções do Estagirita nem sempre reproduzem exatamente as teo­
rias que ele refuta, ou, pelo menos, não correspondem a elas 
tais como nós próprios as conhecemos hoje em dia.

44. O Sócrates da República não é o da história, mas sim a 
personagem imaginária que Platão criou para lhe servir de por­
ta-voz e à qual, por reconhecimento e modéstia, deu o nome 
de seu mestre. Portanto, quando Aristóteles diz “Sócrates”, de­
vemos ler “Platão”.

45. No original, como dissemos, este fragmento termina o 
livro VIII.

46. Esta passagem do livro VIII da República é famosa por 
ter sido durante muito tempo o desespero dos tradutores. Ro- 
bert Baccou dá-lhe uma interpretação em sua edição dos “Clas- 
siques Garnier”, inspirada no estudo de J. Adam, The Number 
ofPlato (pp. 475 a 480). Aqueles que, como nós, não ficarem 
convencidos com essas explicações poderão pensar que Aristó­
teles se deu ao prazer maligno de citar o texto mais obscuro de 
Platão para divertir seus ouvintes e vencer seu antigo mestre.

47. Champagne torna a encontrar na Comissão cartagine­
sa o sistema quase inteiro da Constituição francesa do Ano III, 
já assimilada à melhor República: “Este povo extraordinário 
tinha como nós seu conselho dos quinhentos, senatus; seu con­
selho dos anciãos, tirado do senado, seniores, seu diretório, com­
posto, como o nosso, de cinco membros, sanctius consilium. 
Esta conformidade será uma verdadeira imitação, ou então só

320



se deve ao acaso? De qualquer forma, Aristóteles teria coloca­
do nossa Constituição entre os bons governos.” ( Op. cit., pp. vij 
e viij).

48. Quinhentos medimnos correspondiam a duzentos e se­
tenta hectolitros de frutas secas ou de vinho.

321


	Índice

	Pré-texto
	Prefácio

	Nota do Tradutor Francês

	Biografia


	Da Origem do Estado

	O Estado e seu Governo

	A Formação da Cidade

	O Homem, “Animal Cívico”

	Do Senhor e do Escravo

	O Poder do Senhor ou “Despotismo”

	A Servidão Natural

	A Servidão Convencional

	Diferenças entre o “Despotismo” e o Poder Político


	Da Propriedade e dos Meios de Adquiri-la

	A Aquisição Natural ou “Economia”

	A Aquisição Artificial ou “Crematística”

	Apreciação dos Dois Modos de Aquisição

	Algumas Maneiras Práticas de Adquirir


	Dos Poderes Marital e Paternal

	As Virtudes Próprias aos Diversos Membros da Família


	Do Cidadão

	O	Critério da Cidadania

	Diversas Espécies de Cidadãos

	As Virtudes que fazem o Cidadão e o Homem de Bem


	Da Finalidade do Estado

	Condições da Felicidade Particular

	Felicidade Privada e Felicidade Pública

	A Vida Ativa, Fonte das Duas Felicidades


	Da Eugenia e da Educação

	Fim Pacífico da Educação

	A Regulamentação dos Casamentos e dos Nascimentos

	A Educação da Infância

	Caráter Público e Objeto da Educação

	O Papel da Música

	Os Limites da Ginástica


	Das Dimensões e da Localização da Cidade

	Grandeza Desejável do Estado

	A Boa Localização da Cidade

	A Disposição Interior


	Das Funções e das Classes Sociais

	Os Elementos Necessários à Existência da Cidade

	A Especialização das Funções

	Caráter Tradicional das Classes

	A Partilha dos Bens


	Das Diversas Formas de Governo

	Os Critérios Distintivos: Número e Justiça

	Discussão dos Critérios

	A Monarquia

	A Aristocracia

	A “República”

	A Tirania

	A Oligarquia

	A Democracia


	Dos Três Poderes Existentes em Todo Governo

	O Poder Deliberativo

	O Poder Executivo

	O Poder Judiciário


	Do Melhor Governo

	Relatividade do Melhor Governo

	A Melhoria do Regime Estabelecido

	Dificuldades de Atribuição da Soberania


	Critica das Monarquias

	A Superioridade da Lei

	Razão Histórica de Ser da Monarquia

	Conveniência da Monarquia para Certos Povos


	Crítica das Repúblicas

	A Igualdade e Seus Limites

	As Pretensões Concorrentes

	A Exceção do Gênio

	Os Direitos do Número

	A Alternância do Mando e da Obediência

	Apreciação dos Diversos Tipos de Democracia

	As Leis das Oligarquias


	Das Virtudes do Justo Meio

	Importância e excelência da classe média

	O Regime Moderado


	Das Subversões e de Suas Causas Gerais

	Permanência do Estado Através dos Regimes

	O Excesso de Desigualdade, Causa Principal das Subversões

	Outras Causas

	Os Pretextos e Ocasiões


	Das Revoluções Próprias às Repúblicas

	Causas das Revoluções na Democracia

	Causas das Revoluções na Oligarquia

	Causas das Revoluções na Aristocracia


	Das Revoluções Particulares às Monarquias

	Causas Comuns à Monarquia e à Tirania

	Superioridade da Monarquia

	Pouca Duração das Tiranias


	Das Leis ou Práticas Salutares às Republicas

	O Respeito às Leis e à Liberdade

	Outras Práticas Salutares

	O Desinteresse

	A Virtude e a Educação


	Máximas de Estado para as Monarquias

	O Recurso ao Rigor

	O Uso da Moderação


	Exame das Duas Repúblicas de Platão

	Exame da Constituição de Faléias de Calcedônia

	Exame da Constituição de Hipódamo de Mileto

	Exame das Constituições da Lacedemônia, de Creta e de Cartago

	Notas sobre Licurgo e Alguns Outros Legisladores

	Notas


